
Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Giovanni Andreozzi – Andrea Bianchi, Il conflitto delle interpretazioni. Hegel e il sapere assoluto

1

Il conflitto delle interpretazioni.
Hegel e il sapere assoluto

Giovanni Andreozzi, Universität Kassel, giovanniandreozzi93@gmail.com – Andrea 
Bianchi, Università di Roma La Sapienza, andrea.bianchi@uniroma1.it 

Una peculiare  ambivalenza attraversa il  rapporto tra  il  pensiero contemporaneo e la 
dimensione speculativa della filosofia hegeliana. Se da una parte il sistema hegeliano, con 
la  figura  del  sapere  assoluto,  mostra  come all’incondizionatezza  dell’oggetto  debba 
corrispondere  l’incondizionatezza  del  pensiero,  dall’altra  parte  l’innalzamento  del 
pensiero  all’assoluto  comporta  necessariamente  la  trasfigurazione  di  quest’ultimo in 
sapere. Da questo gesto il pensiero contemporaneo ha inteso congedarsi. Se la filosofia 
hegeliana era impegnata nella dissoluzione della vecchia metafisica della sostanza e del 
soggetto,  sembra  infatti  necessario  intraprendere  una  seconda “dissoluzione”:  quella 
rivolta alla pretesa hegeliana di rendere questo sapere critico e negativo la verità ultima di 
ogni cosa: di fare di un sapere il sapere assoluto.

Il sapere assoluto è stato oggetto di numerose critiche nel corso del ‘900. Alcune hanno 
inteso denunciarne superficialmente la pretesa di assolutezza, la volontà di concepirsi 
come “autointuizione del divino”. Altre, indagando più in profondità, hanno mostrato 
come il problema di Hegel non stia tanto nella volontà di intenzionare l’assoluto – volontà 
non del tutto assente all’interno del pensiero contemporaneo –, bensì nel tentativo di 
comprenderlo concettualmente, riducendolo ad un sapere e cadendo così in una sorta di 
“fallacia ontologica”, secondo la quale la realtà ultima di tutte le cose consisterebbe in un 
sapere,  anzi  in  un  sapere  autoriflessivo.  Questa  tesi  sarebbe  implicata  nell’idea  di 
soggetto/oggetto  identico  che  emergerebbe  proprio  dalla  conclusione  della 
Fenomenologia dello spirito e, attraverso le interpretazioni del neokantismo, si sarebbe 
diffusa in tutte le principali correnti filosofiche del ‘900.

Partendo da questa assunzione, molti autori hanno espresso l’esigenza di “riformare” il 
sistema hegeliano, in modo da liberarlo dall’esito conciliante e calmo del sapere assoluto. 
Paradigmatica in tal senso è la figura di Theodor W. Adorno, la cui Dialettica negativa 
intende la dialettica come un “pensare contro se stesso”, intendendo con ciò l’irriducibilità 
del  negativo  al  momento  positivo/speculativo.  Il  risultato  è  quello  di  produrre  una 
dialettica allo stesso tempo determinata e solo negativa1. In modo diverso un’operazione 
del genere è stata compiuta da Hans Georg Gadamer, che vede in Hegel – e in particolare 
proprio nel suo concetto di speculativo – un importante antecedente per l’ermeneutica. Lo 
speculativo  ermeneutico  cui  pensa  Gadamer,  tuttavia,  consiste  nell’infinito 
rispecchiamento dei dialoganti e rimane costitutivamente aperto, lasciandosi alle spalle 
l’esito chiuso e “monologico” del sapere assoluto hegeliano2. Anche Jürgen Habermas, 
pur  considerando  Hegel  una  tappa  fondamentale  del  percorso  di 
“detrascendentalizzazione della ragione” che la sottrae alla dimensione intelligibile per 
consegnarla alla società e alla storia, vede nella conclusione del sistema hegeliano una 
negazione di questo elemento “progressivo” e già post-metafisico, responsabile di una 
retrocessione al di sotto del livello raggiunto da Kant. Anche per Habermas, quindi, si 
tratta di rivalutare le fondamentali intuizioni della  Filosofia dello spirito  jenese, dove 
Hegel  distingue  diverse  modalità  di  realizzazione  della  società  autonoma  (lavoro  e 
interazione) senza seguire il filosofo di Stoccarda fino alle metafisiche vette del sapere 
assoluto3.

1 Adorno (2004).
2 Gadamer (2018).
3 Habermas (1999, 186-229).

mailto:andrea.bianchi@uniroma1.it
mailto:giovanniandreozzi93@gmail.com


Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Giovanni Andreozzi – Andrea Bianchi, Il conflitto delle interpretazioni. Hegel e il sapere assoluto

2

Se questi  –  e  molti  altri  –  approcci  novecenteschi  intendono espungere  il  sapere 
assoluto dal sistema hegeliano, la strada percorsa dall’hegelismo contemporaneo (un 
hegelismo  solidale  con  il  pensiero  contemporaneo)  sembra  prendere  una  direzione 
differente.  Oggi  viviamo  infatti  un’epoca  di  rinascita  di  interesse  per  il  pensiero 
hegeliano. Questa ha superato una lunga fase nella quale Hegel era stato per lo più il  
bersaglio polemico della grande filosofia del ‘900, sopravvivendo principalmente negli 
approfonditi  lavori  filologici  degli  storici  della  filosofia,  e  ha  tratto  sicuramente 
giovamento dalla stagione del neopragmatismo americano, animato da quegli autori che, 
provenendo  dalla  filosofia  analitica  più  aggiornata,  hanno  inteso  realizzare  una 
commistione tra questa e il pensiero pragmatista che stava alle origini della filosofia 
americana. Molti di questi autori (Pippin, Pinkard, Brandom, McDowell) hanno iniziato, a 
partire  dagli  anni  ’80,  a  rivolgere  la  loro  attenzione  alla  filosofia  classica  tedesca, 
interpretata come un importante antecedente di questa impostazione, riscoprendo alcune 
fondamentali  tesi  hegeliane  e  dimostrandone  la  fruttuosità  per  le  discussioni 
contemporanee.

La centralità della filosofia di Hegel nei più svariati ambiti del pensiero contemporaneo 
è sotto gli occhi di tutti (teoria dell’azione, riflessioni sui temi dell’habitus e della seconda 
natura, concezioni del rapporto tra natura e cultura, filosofia politica e sociale, filosofia 
della natura, teoria della razionalità). Ciò che caratterizza l’hegelismo contemporaneo, 
tuttavia, sembra essere una messa tra parentesi della dimensione propriamente speculativa 
del  pensiero  hegeliano  che  potremmo intendere  lato  sensu, come quella  del  sapere 
assoluto, intendo con questa espressione l’insieme dei momenti apicali e conclusivi dei 
principali snodi del sistema hegeliano (sapere assoluto propriamente detto, idea assoluta, 
spirito assoluto). Questo ultimo livello del sistema hegeliano sembra in effetti  il  più 
indigeribile per il pensiero contemporaneo, che invece ha saputo riappropriarsi in maniera 
originale degli altri segmenti dell’Enciclopedia hegeliana. La formulazione più rigorosa e 
consapevole  della  distanza  che  separa  il  pensiero  contemporaneo  dalla  dimensione 
speculativa hegeliana ci sembra stata elaborata da Habermas attraverso la sua concezione 
di un pensiero post-metafisico4. Dietro questa differenza si nascondono due modi diversi 
di intendere la filosofia e il senso della sua potenzialità critica. Al di là delle posizioni  
specifiche di Habermas, le esigenze che emergono dalla sua riflessione ci  sembrano 
ampiamente diffuse anche in correnti filosofiche e in pensatori molto distanti dal filosofo 
francofortese. Di fronte ad un tale “spirito del tempo” le posizioni nei confronti del sapere 
assoluto hegeliano ci sembrano sostanzialmente due: da una parte, il suo netto rifiuto, che 
porta alla rivalutazione dello Hegel giovanile o jenese, oppure alla mobilitazione di alcuni 
segmenti del sistema hegeliano maturo (lo spirito oggettivo) contro quelli più speculativi; 
dall’altra parte, un’interpretazione “deflazionistica” del sapere assoluto che ne mostri la 
sua solidarietà con le esigenze del pensiero contemporaneo. Nella sua guida alla lettura 
della Fenomenologia – Hegel’s Phenomenology of Spirit. The Sociality of Reason – Terry 
Pinkard si impegna in una interpretazione innovativa della figura conclusiva dell’opera5. 
Per il filosofo americano il sapere assoluto consisterebbe in una riflessione compiuta dalla 
società moderna attraverso i mezzi dell’arte, della religione e della filosofia sulle ragioni e 
sui principi normativi che la società stessa si è data e che stanno a fondamento di quella  
determinata forma di vita. In questo modo il momento più propriamente speculativo viene 
inscritto all’interno di quello che – con terminologia hegeliana – possiamo descrive come 
spirito  oggettivo,  unico e  intrascendibile  orizzonte  di  ogni  pensiero che voglia  dirsi 
“contemporaneo”. Ma in cosa consiste l’assolutezza del sapere assoluto all’interno di una 
tale lettura deflazionista? Mentre le scienze naturali sono costitutivamente finite perché, 

4 Habermas (2006).
5 Pinkard (2013).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Giovanni Andreozzi – Andrea Bianchi, Il conflitto delle interpretazioni. Hegel e il sapere assoluto

3

pur muovendosi all’interno dello spazio logico delle ragioni, sono costrette a fare i conti 
con la natura esterna, il sapere filosofico è assoluto perché è privo di un tale oggetto 
esterno e consiste di fatto nello spazio logico delle ragioni – divenuto a tutti gli effetti 
spazio sociale delle ragioni – che riflette su se stesso. Si tratta di un sapere radicalmente 
immanente e autosufficiente coestensivo alla comunità sociale e alla sua storia. Una 
riflessione sullo spazio sociale della ragione, quindi, che si rende possibile all’altezza di 
una cultura riflessivamente storicista, che sia in grado non già di affermare una necessità 
teleologica  a  stadi  nella  storia,  ma  di  ricostruire  retrospettivamente  i  processi  di 
apprendimento  sociali  che  hanno  portato  al  punto  di  approdo  e  che,  a  posteriori, 
presentano un senso e una razionalità che rendono possibile un discorso sul progresso. In 
questo senso, il sapere assoluto si rivela costitutivamente aperto e solidale con le esigenze 
post-metafisiche della filosofia contemporanea. 

Oggi ci sembra venuto il momento di iniziare a tornare ad interrogare il sapere assoluto 
hegeliano, per aggiornare le interpretazioni che sono venute affermandosi e metterle 
nuovamente alla prova dei testi. Al centro dell’interesse è la potenzialità critica della 
filosofia dialettica hegeliana, più volte sottolineata dai principali esponenti del pensiero 
critico  novecentesco.  Ma  come  si  rapportano  queste  potenzialità  critiche  al  sapere 
assoluto?  È  possibile  andare  più  a  fondo  di  quanto  non  abbia  fatto  la  filosofia 
contemporanea per scavare nella potenzialità critica del pensiero hegeliano, facendolo 
rivivere all’interno delle coordinate del pensiero post-metafisico? O non risiedono invece 
le risorse critiche di Hegel proprio nella sua irriducibilità alle coordinate del pensiero 
contemporaneo,  nella  sua  capacità  di  metterne  in  evidenza  i  limiti,  i  deficit  di 
autoriflessività,  di  denunciare l’astrattezza del suo universalismo? Si  tratta quindi di 
scoprire la natura già post-metafisica e adeguata al contemporaneo del sapere assoluto, 
oppure, come suggeriva Adorno, di «domandarsi che senso abbia il presente di fronte a 
Hegel»6?

*

Il nuovo fascicolo di Dialettica&Filosofia che qui si sta presentando trae la sua origine dal 
convegno “Il conflitto delle interpretazioni. Hegel e il sapere assoluto” che ha avuto 
luogo presso l’Istituto Italiano per gli Studi Filosofici di Napoli dal 12 al 14 febbraio 2025 
e  che  ha  unito  per  tre  giorni  importanti  studiosi  di  Hegel  e  giovani  ricercatori, 
impegnandoli in una riflessione sul rapporto tra il sapere assoluto hegeliano e il pensiero 
contemporaneo.  Questo  numero della  rivista,  nella  sua  parte  monografica,  raccoglie 
alcune delle relazioni del convegno napoletano (questa è la natura dei saggi di Paolo Vinci 
e Lucio Cortella) e una serie di contributi che hanno approfondito alcune delle suggestioni 
emerse in quell’occasione. 

Bibliografia

Adorno, Th. W. (1971), Tre studi su Hegel, Bologna: Il Mulino.
— (2004), Dialettica negativa, Torino: Einaudi.
Gadamer, H. G. (2018), La dialettica di Hegel, Bologna: Marietti.
Habermas, J. (1999), Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophische Aufsätze, Frankfurt 

am Main: Suhrkamp.

6 Adorno (1971, 29).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Giovanni Andreozzi – Andrea Bianchi, Il conflitto delle interpretazioni. Hegel e il sapere assoluto

4

 — (2006), Il pensiero post-metafisico, Roma-Bari: Laterza.
Pinkard, T. (2013),  La  Fenomenologia  di Hegel. La socialità della ragione.  Milano-

Udine: Mimesis.


