
Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’è la filosofia per Hegel?

5

Che cos’è filosofia per Hegel? Considerazioni sul sapere assoluto nella 
Fenomenologia dello spirito

Paolo Vinci Sapienza, Università di Roma, paolovinci@tin.it

Abstract
The text highlights how absolute knowledge, the fulfilment of Hegel’s Phenomenology, 
does not affirm the simple identity of thought and being, but at the same time their 
distinction, coinciding with the necessity of its alienation and openness to nature and 
history. Absolute knowledge, as self-consciousness of the absolute, must be understood as 
the unity of the result  of  the movement of its  implementation.  On the basis  of  this  
assumption, it becomes possible to thematise the proximity between Phenomenology and 
Logic in their presentation of the meta-concepts that govern the cognitive activity carried 
out by the real philosophical sciences referred to nature and the human world. In this way, 
the  text  proposes  some  arguments  against  those  interpretations  supporting  the 
omnipotence of Hegelian logic, emphasising the need, based on its immanence, to reckon 
with the dynamics of the determined, assumed in its independence and freedom. From this 
perspective, the character of Hegelian ontology and its originality within the metaphysical 
tradition are discussed. Hegel’s philosophy, marked by a negative reflection on pure 
thought, cannot help but immerse itself in the contradictions of finite and contingent 
reality.

Keywords
Absolute  knowledge,  Phenomenology  of  Spirit,  Science  of  Logic,  immanence, 
determinate

Il tema del sapere assoluto, oltre a imporre uno sforzo di comprensione, sollecita una presa 
di posizione sulla fisionomia generale della filosofia di Hegel. Si tratta della questione più 
controversa, ma al contempo dirimente sul carattere del pensiero speculativo, sulla sua 
collocazione rispetto alla tradizione metafisica e sul suo ruolo nei confronti delle forme di 
sapere contemporanee. In gioco è la natura stessa della Scienza filosofica hegeliana, il 
senso della  sua sistematicità,  che vede da un lato  la  Fenomenologia dello  spirito e 
dall’altro la tripartizione fra la Logica e le scienze filosofiche reali rivolte alla natura e allo 
spirito. 

Mi occuperò della Fenomenologia dello spirito e in particolare del suo ultimo capitolo 
che ha come oggetto il sapere assoluto in quanto «ultima figura» del cammino della 
coscienza e luogo preposto a offrire uno sguardo retrospettivo sull’intera opera. In prima 
battuta si possono individuare due pilastri dell’argomentazione hegeliana: un confronto 
con  la  religione  rivelata,  vale  a  dire  con  il  punto  di  approdo  della  tradizione  del  
cristianesimo e un attraversamento della filosofia pratica kantiana e post-kantiana con cui 
si è giunti al compimento dello Spirito certo di se stesso.

La prime parole di Hegel con cui inizia la sua esposizione sono: «quel che ancora resta 
da fare», indicando così il compito specifico dell’ultimo segmento di Fenomenologia1. 
Abbiamo  innanzitutto  una  presa  di  posizione  nei  confronti  della  rappresentazione 
religiosa, che viene messa in questione sulla base della propria visione della filosofia 
come  sapere  concettuale.  Si  tratta  a  mio  giudizio  di  una  vera  e  propria  rottura 

1 Hegel (1972a, II, 287).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’è la filosofia per Hegel?

6

epistemologica che segna una forte discontinuità, contravvenendo al consueto andamento 
del superamento dialettico hegeliano. Credo che ciò sia dovuto all’impostazione stessa del 
discorso che ha il carattere di una messa a punto complessiva,  a bocce ferme, senza 
continuità con uno sviluppo precedente, ma con un richiamo a qualcosa di già accaduto 
alla fine dello Spirito certo di se stesso, vale a dire la conquista della «forma assoluta», del 
concetto speculativo inteso come ciò che caratterizza la conoscenza filosofica. 

La religione ha dunque un limite legato alla forma rappresentativa, ma in Hegel forma 
e contenuto sono in reciproca connessione, per cui a essere messa in questione è la 
religione in quanto tale. Vorrei allora sottolineare l’aspetto di questa critica hegeliana, che 
mi sembra avere un impatto particolarmente significativo sul tentativo di comprensione 
del sapere assoluto, riferendomi a un’affermazione hegeliana tanto perentoria quanto 
chiara:  «l’effettualità  implicita  nella  religione  è  la  forma  o  la  veste  della  sua 
rappresentazione. Ma in questa rappresentazione l’effettualità non incontra il suo pieno 
diritto, quello cioè di non essere soltanto veste, ma esistenza indipendente e libera»2. I 
contenuti religiosi esposti in forma rappresentativa mostrano un troppo e un troppo poco 
di realtà, da un lato essi si muovono in una dimensione di immagini, figure racconti che 
sono espressione del prevalere della forma simbolica, in qualche modo separata dalla 
realtà concreta, dall’altro i loro contenuti, sempre per la loro veste rappresentativa, restano 
schiacciati sulla realtà storica, per cui l’«appagamento», l’unità fra il Sé e l’essenza, fra 
l’umano e il divino, appare «un che di lontano» o nell’avvenire o in un passato, la venuta 
del Cristo, anch’esso ormai remoto3. 

La conseguenza è che dalla dimensione religiosa resta fuori la vita considerata in modo 
effettivo, tanto che Hegel ricorre ad accenti che erano tipici del suo periodo giovanile 
quando scriveva: «fra questi estremi che si trovano all’interno dell’opposizione fra Dio e 
mondo, fra divino e vita, la chiesa cristiana ha continuamente oscillato [...] ed è il suo 
destino che chiesa e stato, culto e vita, pietà e virtù, agire spirituale e agire mondano, 
giammai possano fondersi in uno»4.

A dieci anni di distanza Hegel precisa la sua critica al cristianesimo luterano, che pur 
costituisce la confessione religiosa a lui più vicina, sottolineando l’eccesso di interiorità e 
la chiusura nell’autosufficienza sia per il Sé singolo che per la comunità. L’incontro 
ancora parziale fra lo spirito e il mondo, che segna il deficit di effettualità della religione 
ha una causa ben individuabile: «l’operare del Sé mantiene di fronte alla coscienza devota 
un valore negativo» così che la realizzazione dell’essenza «non lo attinge né lo concepisce 
e non lo trova nel suo operare come tale»5. L’unità fra il piano sovrasensibile e quello 
umano  e  sensibile  richiederebbe  un  venirsi  incontro,  un’alienazione  reciproca  che 
imponga  la  piena  cittadinanza  alla  dimensione  dell’esserci,  così  che  con  il  proprio 
movimento  di  negazione  determinata  possa  dare  forma  all’effettualità  e  quindi  al 
contenuto della  filosofia.  Il  punto da capire  è  che per  Hegel  senza un pieno diritto 
dell’agire del Sé singolo, nella sua negatività e capacità formativa di realtà, quest’ultima 
resta carente, non dotata di indipendenza, tanto che «il mondo deve ancora aspettare la sua 
trasfigurazione»6. Nella religione non si accede quindi all’instaurarsi della Wirklichkeit, la 
cui  unità  nasce  dall’«operare  di  tutti  e  di  ciascuno»,  che  comporta  «dissoluzione  e 
singolarizzazione» e fa sì che la sostanza sia «l’essere che è stato risolto nel Sé e proprio 
per questo essa non è l’essenza morta, anzi è effettuale e vitale»7. Il compimento dello 

2 Ivi, 200. 
3 Ivi, 285.
4 Hegel (1972b, 457).
5 Hegel (1972a, II, 284-285).
6 Ivi, 285.
7 Ivi, 2-3.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’è la filosofia per Hegel?

7

spirito richiederà allora il riconoscimento fra le autocoscienze, in quanto il Sé agente, 
nell’esser riconosciuto, sarà in grado di assicurare all’elemento attivo l’indispensabile 
cittadinanza capace di fornire una forma di esistenza effettuale in cui lo spirito stesso potrà 
ritrovarsi.  

Questa decisiva argomentazione Hegel la ha già sviluppata nelle pagine conclusive 
dello Spirito certo di se stesso che costituiscono l’autentica premessa del sapere assoluto. 
Il decorso fenomenologico dello spirito ha un carattere logico-storico che fornisce la 
dimostrazione del farsi della sostanza soggetto, cioè del movimento fondamentale del 
divenir se stesso dell’Assoluto, per il quale vale la decisiva affermazione hegeliana: «la 
Cosa stessa non è esaurita nel suo fine, bensì nella sua attuazione; né il risultato è l’intero 
effettuale; anzi questo è il risultato con il suo divenire», in quanto «il nudo risultato è la 
morta spoglia che ha lasciato dietro di sé la tendenza»8. 

Quindi il compimento dello spirito implica una esposizione storica che va dal mondo 
greco fino alla Rivoluzione francese e si insedia sul terreno di quella che Kant ha chiamato 
l’«insocievole socievolezza», un tratto decisivo della modernità di Hegel, ma anche della 
nostra.  Protagonista diventa una forma di  soggettività  libera e autonoma che appare 
attraverso le figure del  Gewissen e dell’anima bella. Il punto è che a quest’altezza il 
discorso hegeliano assimila in modo a prima vista sorprendente, ma poi ricco di spunti 
significativi la dimensione del soggetto come individuo e quella della soggettività come 
forma di sapere. Questo è lo spessore della dinamica fra la autocoscienza giudicante e 
l’autocoscienza agente che si compie nel loro reciproco riconoscimento, il quale al di là 
del suo aspetto di drammatizzazione offre un risultato che mi sembra legittimo chiamare 
epistemologico, il presentarsi della «forma assoluta» o del concetto speculativo9. Questa 
argomentazione del compiersi dello spirito muove da un’affermazione di grande portata: 
«lo spirito assoluto entra nell’esistenza (Dasein) soltanto in quel vertice, in cui il suo puro 
sapere di  se stesso è l’opposizione e lo scambio con se stesso»10.  Il  sapere assoluto 
incarnerà la consapevolezza e l’esplicitazione di questa che costituisce una vera e propria 
definizione dell’assoluto: un carico teorico di enorme responsabilità e di un indiscusso 
valore strategico per l’intera filosofia hegeliana. 

Dopo  aver  concluso  l’esposizione  dell’Anerkennung,  Hegel  riprende  il  discorso 
sottolineando che i  due Sé,  pur nel  loro essere delle autocoscienze finite  e opposte, 
verranno a esibire la dimensione del concetto puro. Abbiamo così due concetti determinati 
e al contempo universali, la cui differenza sta nell’essere uno immediatamente universale, 
il Sé giudicante, e l’altro il Sé agente, segnato dalla piena singolarità (absolute Einzelheit). 
Viene allora prospettata una situazione che corrisponde a un «entrare nell’esserci» del 
«perfetto interno», dello spirito assoluto, sottolineando però che in questo modo lo spirito 
è «contrapposto a se stesso»11. Si tratta di una dimensione ancora coscienziale, il cui 
dualismo  costituisce  esattamente  l’opposizione  attraverso  il  cui  movimento 
l’autocoscienza arriverà all’attuazione (Verwirklichung). Significativo a questo punto è 
che  Hegel  per  definire  il  protagonista  di  questo  decisivo  movimento  usi  come 
interscambiabili le nozioni di Autocoscienza, Io, Sé, interno, spirito che si sa come spirito, 
sapere puro, forma assoluta e concetto speculativo. In discussione è la struttura della 
soggettività, dell’assoluto come spirito, in una necessaria sintonia con i due Sé finiti e 
nell’emergere di un’autocontraddittorietà che può condurci ad affermare che al soggetto 
hegeliano è immanente una critica e presa di distanza dal soggettivismo inteso come 
uguaglianza con sé, identità, autonomia e autoriferimento.

8 Hegel (1972a, I, 3).
9 Per una lettura epistemologica del riconoscimento cfr. Pippin (1989). 
10 Hegel (1972a, II, 194).
11 Ivi, 195.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’è la filosofia per Hegel?

8

Hegel continua con l’esposizione della contrapposizione fra i due Sé, a partire dalla 
quale «ognuno si toglie in lui stesso [...] e con tale alienazione questo sapere scisso nel 
proprio esserci, ritorna nell’unità del Sé; è l’Io effettuale, l’universale saper se stesso nel 
suo assoluto contrario, nel sapere entro sé essente»12.  Si tratta allora di cogliere il nesso fra 
il riconoscimento orizzontale messo in atto dai due Sé, ognuno dei quali si «distacca entro 
di sé da sé», e il ritrovarsi dello spirito o del sapere puro in questo movimento. Nel loro 
reciproco «dismettere» il loro opposto esserci i due Sé danno vita a un piano dell’esistenza 
che costituisce l’esserci dell’Io, dunque dello spirito certo di sé: «un Io esteso fino alla 
dualità, Io che quivi resta uguale a sé e che nella sua completa alienazione e nel suo 
completo contrario ha la certezza di se stesso»13. La definizione del sapere assoluto, «esser 
presso di sé nel suo esser-altro come tale»14, trova qui una giustificazione che la rende 
meno perentoria: il sapere assoluto è sapere consapevole di non essere soltanto sapere, 
perché gli è intrinseco un ritorno a sé da un’alterità che costituisce il suo contenuto, il 
quale da parte sua verrà a compiere lo stesso movimento di uscita da sé e del ritrovarsi. 
Vorrei  sottolineare  che  comprendere  questo  aspetto  è  un  passaggio  essenziale  per 
penetrare  nel  nucleo  più  profondo  della  filosofia  hegeliana.  In  proposito  è  molto 
importante tener presente che l’unità e l’uguaglianza del sapere sarà la sanzione di un 
ritorno a sé da una discesa verticale sul piano del finito e determinato, vale a dire nella 
realtà dei contenuti molteplici.  Quel che il sapere assoluto assicura è la garanzia del 
risultato ultimo della conoscenza filosofica. La conclusione della Fenomenologia ha il 
senso di esibire il movimento di un oggetto adeguato, risultato di un lungo e travagliato 
processo e finalmente conforme alla dinamica del sapere puro. 

Il sapere assoluto, nel pervenire a se stesso attraverso il movimento di autosuperamento 
delle determinazioni finite, mette in luce la loro necessaria successione, prefigurando – a 
mio avviso – quello che sarà il movimento delle scienze filosofiche reali, le quali nel loro 
lavoro conoscitivo saranno costrette a calarsi nei contenuti specifici del loro ambito, in un 
prendere le mosse da un massimo di esteriorità, per poi accompagnare l’automovimento 
delle diverse determinazioni fino alla  completa adeguatezza con la propria struttura, 
pervenendo così alla dimensione della logica speculativa, la quale viene in questo modo a 
manifestarsi come un circolo presupposto-posto, come un risultato che è al contempo il 
fondamento del movimento che lo costituisce.

Nell’Introduzione all’Enciclopedia troviamo un’ulteriore  indicazione  del  modo di 
procedere della conoscenza filosofica: «la nascita della filosofia [...] ha come punto di 
partenza l’esperienza, la coscienza immediata e raziocinante. Animato da questo stimolo, 
il pensiero si comporta essenzialmente in modo da elevarsi al di sopra della coscienza 
naturale, sensibile e raziocinante, e così si pone dapprima in un rapporto negativo, un 
rapporto di distanza rispetto all’inizio»15. Nella nota poi si afferma: 

le scienze preparano quel che è contenuto nel particolare, in modo che possa essere 
recepito dalla filosofia. D’altra parte le scienze, con ciò stesso costringono il pensiero a 
passare a queste determinazioni concrete. Recepire questo contenuto [...] è al tempo stesso 
uno sviluppo del pensiero da se stesso16. 

Sono queste affermazioni importanti che ci allontanano dall’idea di un’autosufficienza 
del pensiero speculativo hegeliano. La filosofia da un lato appare «debitrice» del proprio 
sviluppo alle scienze empiriche, ma che dall’altro, per il suo specifico modo di procedere, 

12 Ivi, 195-196. 
13 Ivi, 196. 
14 Ivi, 288.
15 Hegel (1981, 137).
16 Ivi, p. 139.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’è la filosofia per Hegel?

9

diventa «esposizione e riproduzione dell’attività originaria – perfettamente indipendente 
del pensiero»17. La comprensione della filosofia hegeliana non può non partire da questa 
dinamica che vede la compresenza per il pensiero di ricezione e attività, senza dimenticare 
che si tratta di un «peculiare modo di conoscere» che non pretende di colonizzare gli altri 
saperi, siano questi le scienze empiriche, la religione, fino all’esperienza comune18.  

Il  capitolo  sul  sapere  assoluto  assicura  una  ricostruzione  della  propria  genesi 
assumendo che l’autosapersi dello spirito avvenga in una «lotta contro se stesso» e con un 
ineludibile bisogno di tempo. Non si tratta certo di un’ascesa trionfale dello spirito: la 
storia è definita un «torpido movimento» in cui troviamo fatica, opacità, travaglio e 
soprattutto lentezza19.  Quel che vorrei  apparisse con sempre maggiore chiarezza è il 
carattere unilaterale di quelle interpretazioni basate sul ragionamento che, dal momento 
che lo spirito è l’assoluto, avremmo necessariamente un suo movimento monologico, il 
quale, manifestando se stesso non potrà non pervenire al compimento definitivo. In questa 
prospettiva si dimentica il tratto essenziale del sapere assoluto, vale a dire del luogo stesso 
del compimento dello spirito. L’uguaglianza con sé e la riflessività, che costituiscono il 
risultato, vanno prese insieme al percorso che ha condotto ad esse e che è da intendere 
come  una  componente  essenziale  della  loro  natura.  Lo  spirito  ha  come  intrinseca 
caratteristica di essere il contrario di se stesso e quindi di essere inseparabile dalla dualità 
fra soggetto e oggetto, da quella dimensione della coscienza che con tanta fatica e lentezza 
arriva a superare.

Nelle pagine conclusive della Fenomenologia troviamo alcune decisive affermazioni 
che vanno nella prospettiva che sto tentando di delineare. Hegel sottolinea non solo che 
«la scienza contiene in lei stessa la necessità di alienarsi della forma del concetto puro»,  
ma  soprattutto  aggiunge  che  «l’alienazione»  dello  spirito  nella  coscienza  «è  ancora 
imperfetta» dal momento che «l’oggetto è in rapporto e non ha conseguito la sua piena 
libertà»,  ammettendo  così  che  i  diversi  oggetti  che  la  coscienza  incontra  nella  sua 
esperienza  sono  in  qualche  modo  preselezionati  in  base  al  legame d’essenza  fra  la 
coscienza e lo spirito20.

Nelle  scienze  filosofiche  reali  gli  oggetti  determinati  che  si  susseguono 
nell’esposizione hanno quella indipendenza e libertà che Hegel ritiene necessaria in base 
alla preoccupazione che la Scienza filosofica resti aperta verso il basso, ritrovi in se stessa 
l’istanza di un’apertura all’alterità ancora più radicale di quella che troviamo nel cammino 
fenomenologico. Non dobbiamo dimenticare tuttavia che nella stessa Fenomenologia il 
motivo dell’agire  umano imprevedibile  e  mai  circoscrivibile,  opera  di  un Sé agente 
sempre singolare, introduce il tema di un esserci contingente, di un terreno che richiede al 
sapere concettuale lo sforzo più arduo di comprensione.

Hegel  in  ogni  caso  sottolinea  il  debito della  Fenomenologia nei  confronti  della 
dimensione dell’esserci, perché sta guardando in avanti alla natura dell’absolutes Wissen: 
«il sapere non conosce soltanto sé, ma anche il negativo di se stesso o il suo limite. Sapere 
il suo limite vuol dire sapersi sacrificare [...] questo sacrificio è l’alienazione dello spirito 
[...] nella forma del libero accidentale accadere»21. Dopo quella nella coscienza si rende 
necessaria una seconda più radicale alienazione, una caduta nell’esteriorità del tempo e 
nell’immediatezza dello spazio. Questa vertiginosa discesa del concetto assoluto nella 
storia e nella natura costituisce l’altra faccia, rivolta in avanti, del movimento che ha 
condotto la sostanza a farsi soggetto. Impariamo così a considerare lo spirito non come 

17 Ivi, p. 140.
18 Sempre nell’Introduzione all’Enciclopedia, Hegel ha sottolineato che «nella regione pura dei concetti» 
può sorgere la «nostalgia per una rappresentazione fin qui già ben nota e usuale»; Hegel, (1981, 127).
19 Hegel (1972a, II, 304). 
20 Ivi, 303-304.
21 Ivi, 304.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’è la filosofia per Hegel?

10

un’ipostasi metafisica, un ente di ragione, ma essenzialmente una modalità del conoscere, 
attribuita al sapere assoluto, il  quale stabilisce per se stesso una necessaria relazione 
all’alterità dei contenuti determinati propri della natura e del mondo umano.

L’ultimo tornante dell’esposizione hegeliana riprende il tema della storia come «farsi 
dello spirito» e introduce la memoria come componente essenziale della filosofia. Essa 
costituisce il momento dell’«insearsi» (Er-Innerung) dello spirito, che è così «calato nella 
notte della sua autocoscienza»22. Abbiamo il conservare una realtà sempre dileguante, dal 
profondo della quale si rivela il concetto assoluto, che – si badi – toglie la profondità 
dell’insearsi ed è un’«estensione» che è esattamente la negazione della pura interiorità, un 
percorrere  la  realtà  esistente,  che  costituisce  l’unica  via  attraverso  la  quale  il  Sé 
riconquista se stesso. Sarebbe dunque affrettato vedere in Hegel il filosofo dell’anamnesi, 
di un pensiero rammemorante, volto esclusivamente al passato. L’ultimo capoverso del 
testo mi sembra costituisca la conferma di questa apertura della filosofia al futuro e in 
generale all’altro da sé: «la meta, il sapere assoluto o lo spirito che si sa come spirito ha a 
sua via la memoria degli spiriti» vale a dire delle epoche della storia definita il «libero 
esserci apparente nella forma dell’accidentalità», la quale, «insieme» alla «scienza del 
sapere apparente» che è «il lato della loro organizzazione concettuale», costituiscono «la 
storia concettualmente intesa» vale a dire «la commemorazione (Erinnerung) e il calvario 
(Schädelstätte) dello spirito assoluto, l’effettualità, la verità e la certezza del suo trono,  
senza del quale esso sarebbe l’inerte solitudine (leblose Einsame)»23. Il sapere assoluto 
viene così presentato come ciò che ha dietro di sé il travaglio della storia, della quale 
costituisce la comprensione concettuale, in un divenire se stesso che non ne fa un’entità 
priva di vita, ma la attiva scaturigine di sempre nuove conoscenze, un compimento che – 
come abbiamo visto – è soglia di una necessaria alienazione nell’altro da sé. Forse la  
metafora che meglio lo caratterizza è quella del respiro: di un costante movimento vitale 
di  inspirazione  ed  espirazione,  di  riferimento  a  sé  e  di  riferimento  ad  altro. 
L’autoriferimento riflessivo dato dall’unità di certezza e verità va inteso come un vertice, 
una pausa, un fermare gli orologi che ha alle spalle il dualismo della coscienza e davanti la 
realtà della natura e della storia che offriranno contenuti sempre nuovi da ricondurre, a 
partire dalla loro immediata estrinsecità, alla forma concettuale. 

Il sapere assoluto ha dunque una genesi che sancisce il suo legame essenziale con la 
coscienza  e  il  sapere  finito,  in  un  compimento  che  per  via  della  sua  intrinseca 
contraddittorietà è al contempo apertura all’alterità: se il bisogno di filosofia nasce dalle 
lacerazioni della finitezza, il bisogno della filosofia, quello che Hegel chiamerà l’«istinto 
(Trieb) della ragione» indurrà il sapere speculativo a uscire da se stesso e immergersi nella 
realtà naturale e storica24. Il cammino fenomenologico ha presentato un’autonegazione 
del finito che è ben lontano dal dipendere da una monotona attività del sapere assoluto su 
di esso25. Il ruolo del «per noi» che è intervenuto nei momenti in cui il processo di sviluppo 
dialettico ha avuto una battuta d’arresto, si pensi alla «coscienza infelice», dimostra che 
gli avanzamenti dipendono dalle contraddizioni specifiche della coscienza, che a volte la 
conducono in un vicolo cieco. Il «per noi» è una sorta di mente filosofica collettiva che, 
consapevole del  compimento,  lascia la  coscienza vivere in prima persona la propria 
esperienza e prefigura lo spirito come comunità di soggetti liberi e aperti al confronto 
reciproco.

Le acquisizioni circa lo statuto del sapere assoluto ci aiutano a comprendere l’affinità 
fra  la  Fenomenologia e  la  Scienza  della  logica nel  fornirci  i  metaconcetti che  poi 

22 Ibidem.
23 Ivi, p. 305.
24 Hegel (1968, II, 938).
25 Questa è la posizione di Heidegger (1968, 74).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’è la filosofia per Hegel?

11

troveremo in atto nella filosofia della natura e nella filosofia dello spirito. Hegel nella 
Prefazione alla prima edizione della Logica dopo aver detto che: «lo sviluppo immanente 
del concetto, è il  metodo assoluto del conoscere, ed insieme l’anima immanente del 
contenuto stesso» così continua: 

per  questa  via  che  costruisce  se  stessa  può  la  filosofia  essere  una  scienza  oggettiva 
dimostrata.  In  questa  maniera  tentai  di  esporre  la  coscienza nella  Fenomenologia.  La 
coscienza  è  lo  spirito  come  sapere  concreto,  cioè  immerso  nell’esteriorità.  Ma  la 
progressione di quest’oggetto riposa soltanto, come lo sviluppo di ogni vita naturale e 
spirituale, sulla natura delle pure essenzialità che costituiscono il contenuto della logica [...] 
che si propone come oggetto quelle pure essenzialità stesse, quali esse sono in sé e per sé26. 

Sono queste considerazioni in perfetta sintonia con la  Prefazione alla  Fenomenologia 
quando afferma: «il puro autoriconoscersi entro l’assoluto esser altro, questo etere come 
tale,  è  il  fondamento,  il  terreno  della  scienza  [...].  Il  cominciamento  della  filosofia 
presuppone ed esige che la coscienza si trovi in questo elemento»27. 

Le  scienze  filosofiche  reali  della  natura  e  dello  spirito  presuppongono  tanto  la 
Fenomenologia che la Logica. Sono esse a offrire la struttura di quelle essenze pure, di 
quei  concetti  che  in  quanto  automovimenti,  circoli  costituiscono  la  natura  della 
scientificità,  quel «logico» che rende scientifico,  cioè filosofico-speculativo i  diversi 
contenuti28.  Nella  Fenomenologia l’elemento logico opera dietro le quinte e solo nel 
sapere assoluto diventa trasparente quella sua mobile struttura che poi la Scienza della  
logica articolerà secondo l’immanente andare al di là di sé delle diverse categorie. 

Con la conclusione della Fenomenologia quel che si è preparato è appunto l’«elemento 
del sapere», in cui non c’è più l’opposizione dell’essere e del pensiero. Entrambe le opere, 
seppure in modo diverso, concorrono quindi a fornire una sorta di deduzione kantiana 
dell’oggettività  dei  concetti.  Il  primo aspetto  da  tener  presente  è  che  questo  sapere 
considera essenziale muoversi nella determinatezza: il contenuto della filosofia è l’essere 
determinato che è nel proprio concetto, un processo che crea e percorre i suoi momenti 
dando  vita  all’intero  effettuale.  La  verità  racchiude  in  sé  il  negativo  «ciò  che  sta 
dileguando e che deve essere considerato esso stesso come essenziale», l’effettualità ha 
bisogno dell’apparenza, «ogni momento mentre si isola altrettanto immediatamente si 
risolve»29. 

Hegel sottolinea che la presentazione del metodo della scienza appartiene alla logica e 
coincide con essa: il metodo non è altro che la struttura dell’intero presentato nella sua più 
pura essenza. Alla scienza è lecito organizzarsi soltanto mediante la vita propria del 
concetto:  così  il  metodo  non  è  qualcosa  applicato  dall’esterno,  ma  è  «l’anima 
automoventesi del contenuto perfetto», per questa ragione «il conoscere filosofico esige 
che ci  si  abbandoni alla  vita  dell’oggetto» in modo tale che «calato nella materia e 
procedendo nel movimento che gli è proprio [...] ritorna in se stesso»30. 

Nello sforzo di approfondire la natura del conoscere filosofico Hegel raccomanda di 
«evitare il consueto discorrere aconcettuale circa l’identità del pensare e dell’essere», di 
tener  fermo il  suo  carattere  di  «attività  immersa  nel  contenuto,  -  perché  essa  ne  è 

26 Hegel (1968, I, 7).
27 Hegel (1972a, I, 20).
28 Per una chiara distinzione fra la Logica come prima parte della Scienza filosofica e il «logico» (das 
Logische) che è la dimensione speculativa che presiede alla conoscenza filosofica nell’affrontare i propri 
contenuti: cfr. A. Nuzzo, La logica, in AA.VV., Guida a Hegel, a cura di Claudio Cesa, Laterza, Roma-Bari 
1997, pp. 42-44.
29 Hegel (1972a, I, 37-38).
30 Ivi, 43-44.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’è la filosofia per Hegel?

12

l’immanente Sé – e  che in pari  tempo essa è  ritornata  in sé,  perché essa è  la  pura 
uguaglianza con sé nell’esser altro». In questo modo, con accenti che riproducono la 
formula del sapere assoluto, viene ribadito che «il sapere non è l’attività che manipola il  
contenuto come un alcunché di estraneo», «una violenza», ma un’«astuzia», consapevole 
che «la concreta vita della determinatezza [...] è un operare che si dissolve e fa di sé un 
momento dell’intero»31.

Quindi non ci viene presentato solo il carattere immanente ai contenuti del sapere 
filosofico,  ma  anche  il  carattere  sempre  determinato  di  questi  contenuti,  il  loro 
automovimento.  L’elemento  speculativo  è  così  costituito  da  un  sapere  capace  di 
«rinunciare alle personali scorribande nel ritmo immanente dei concetti», capace della 
«discrezione»  (Enthaltsamkeit)  di  limitarsi  a  «contemplare»  come  un  contenuto 
determinato abbia in se stesso una dinamica di autonegazione attraverso la quale arriva ad 
assumere la forma concettuale32. Il senso di questo discorso hegeliano sta nel rifiuto della 
semplice affermazione dell’unità di pensiero ed essere, ma nel tener ferma anche la loro 
distinzione, il che significa fare i conti con le diverse determinazioni cui il sapere va 
incontro. Siamo fuori da ogni ontologia ingenua: l’affermazione dell’unità fra pensiero ed 
essere, propria del sapere assoluto, assume il carattere di una conclusione e di un nuovo 
inizio del processo della conoscenza speculativa, di  modello operativo della Scienza 
filosofica.

Nel capitolo sull’Idea assoluta, con cui si conclude la Scienza della logica troviamo un 
ulteriore approfondimento dell’unità-distinzione fra metodo e concetto, sulla base di un 
comune dinamismo, nel quale è in gioco una «negatività verso l’altro e verso sé»33. 

In una sorta di parallelismo con l’inizio della trattazione del sapere assoluto, anche in 
questo ultimo scorcio della  Logica  Hegel prende le mosse dall’espressione: «quel che 
rimane ancora da considerare», che in questo caso si rivolge esplicitamente alla questione 
del «metodo», definito «forma del contenuto, forma assoluta» e «suprema e unica potenza 
della ragione»34. Il metodo assicura la determinazione del concetto, in modo che «l’attività 
conoscitiva  soggettiva»  assuma  un  pieno  «significato  oggettivo»35.  L’accento 
dell’esposizione hegeliana è sul convergere delle determinazioni del metodo e quelle del 
concetto, il quale muove i contenuti, contrapposti nella loro determinatezza, «sprigiona la 
loro dialettica» e scandisce il corso del conoscere36. 

Il  movimento  del  concetto  inizia  con  «il  mostrarsi  come  l’altro  di  se  stesso» 
dell’universale,  il  suo  passare  nel  determinato  e  attraverso  un  ulteriore  negatività, 
pervenire al ristabilirsi del «suo semplice riferimento a sé», vale a dire il suo realizzarsi37. 

Il metodo assicura che il movimento avvenga per via di un negativo riferimento a sé, 
vale a dire con una dinamica immanente, nella quale è decisivo il fatto che la seconda 
determinazione sia «una relazione, un rapporto» e «racchiuda in sé il proprio altro», così 
da  essere  «qual  contraddizione,  la  posta  dialettica  di  se  stessa»38.  Il  risultato  è 
immediatezza e mediazione nella loro unità, ma afferma Hegel non è un «terzo quieto», 
ma un’unità che coincide con il movimento e l’attività con cui il primo e il secondo 
momento si  mediano con se stessi»39.  Abbiamo il  passaggio da un iniziale concetto 

31 Ivi, 45-46.
32 Ivi, 49.
33 Hegel (1968, II, 938 sgg.).
34 Ivi, 937-938.
35 Ivi, 939.
36 Ivi, 946.
37 Ivi, 950.
38 Ivi, 947.
39 Ivi, 950.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’è la filosofia per Hegel?

13

astratto, da un semplice pensiero a un risultato che «l’individuo, il concreto, il soggetto 
(das Einzelne, Konkrete, Subjekt)»40.

Hegel ha descritto così «il passo speculativo», che caratterizza la sua filosofia, ma quel 
che da parte mia vorrei mettere in rilievo è che il movimento logico contiene in sé, una 
inevitabile  istanza  gnoseologico-conoscitiva.  Per  la  sua  stessa  caratteristica  questa 
dinamica logica esce da se stessa e si cala nella realtà. L’andare fuori di sé dell’universale 
astratto è un accedere a contenuti determinati, che non sono «raccattati» casualmente 
secondo la modalità del pensiero formale, ma che entrano, in una connessione specifica 
con quel concetto. Sul piano non strettamente logico è implicito un lavoro immanente alle 
determinatezze, una «fatica del concetto» volto a mettere in moto il  loro presentarsi 
all’adeguazione con il pensiero e pervenire a «togliere l’opposizione fra il concetto alla 
realtà»41. 

Uno dei più importanti esempi dell’uscire «dall’assoluta astrazione o universalità» del 
puro pensare si trova nei Lineamenti di filosofia del diritto in cui appare chiaro che si tratta 
sia di una apertura alla determinatezza del contenuto, sia di un vero e proprio movimento 
per  cui  «l’Io  entra  nell’esserci  [...]  momento  assoluto  della  sua  finità  o 
particolarizzazione»42.  Quest’ultimo aspetto accenna al  tema dell’agire  che è sempre 
finito e capace di formare una realtà finita che chiede di liberare il suo senso. 

La  conoscenza  concettuale  è  descritta  dalla  logica,  ha  come  sua  «anima» 
l’autocontraddittorietà tanto del momento universale quanto di quello particolare, ma 
quest’ultimo  copre una molteplicità  che non è dedotta o preformata dal  pensiero.  Il 
concetto-metodo offre il modello operativo necessario e invariante, ma la conoscenza 
filosofica non può limitarsi ad esso: è un’attività che si sporca le mani con l’empirico, quel 
fuori dell’idea che è «errore, torbidezza, opinione, tendere, arbitrio, caducità» e che il  
sapere ritiene di avere la «forza» di riportare a sé43. La filosofia non può coincidere con 
l’appagamento nella riflessività, ha un’immanente spinta estatica verso la realtà naturale e 
storica, verso ciò che essa non è, ma che sa di poter accompagnare fino alla consonanza 
con se stessa.

Quel che il sapere assoluto e l’idea garantiscono è il risultato ultimo dell’incontro fra il 
sapere  e  il  mondo,  consistendo  nell’esposizione  della  modalità  necessaria  al 
raggiungimento della meta, ma questa forma deve sempre dar prova di sé nei contenuti, 
che da parte loro devono mostrarsi in grado di innestare il proprio automovimento verso la 
forma. La differenza fra il pensiero e la realtà consiste nel fatto che il primo esprime la  
consapevolezza del processo,  che i  contenuti  reali  subiscono in quanto vivificati  dal 
sapere: oggetti di una Aufhebung che li nega e li innalza alla conoscenza, operando quella 
che si può definire una vera e propria salvazione dei fenomeni44.

La relazione negativa verso di sé vale per il determinato, per l’autocoscienza finita, ma 
anche  per  l’assoluto  come  spirito,  che  così  non  è  solo  certezza  di  se  stesso, 
autoriferimento, pura uguaglianza con sé. La conquista della relazione a sé sancisce la 

40 Ibidem.
41 Ivi, 948.
42 Hegel,  (1999, 30-31).  Queste considerazioni vanno interpretate in riferimento all’Enciclopedia:  «lo 
spirito oggettivo è sul terreno della finitezza [...] la volontà libera […] si relaziona a una oggettività esteriore 
già data» in Hegel (2000, 352).
43 Hegel (1968, II, 935).
44 Nell’Aggiunta al  §  82  dell’Enciclopedia Hegel  sottolinea:  «se  diciamo che  l’assoluto  è  l’unità  di 
soggettivo e oggettivo, questo è certamente esatto, ma unilaterale in quanto così viene espressa solo l’unità, 
e posto l’accento su di essa, mentre, in effetti, il soggettivo e l’oggettivo non sono soltanto identici, ma  
anche distinti», così da rendere indispensabile anche se sempre da superare la dimensione del finito. Cfr. 
Hegel (1981, 255).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’è la filosofia per Hegel?

14

libertà del concetto, ma come abbiamo visto Hegel sottolinea a più riprese anche la 
«libertà e indipendenza» dei contenuti, fino al loro essere un accadere contingente, tanto 
da arrivare a parlare della necessità per lo spirito di ritrovare Sé nella «distruzione» (in der 
Verwüstung) e nell’«assoluta devastazione» (in der absoluten Zerrissenheit)45.

A questo punto è possibile riassumere le caratteristiche del sapere assoluto: esso è il 
contrassegno dell’assenza di una cosa in sé, del non darsi per la filosofia per principio 
dell’inconcepibile, dell’ineffabile, di un limite assoluto46. Bisogna pensare l’Assoluto non 
come qualcosa di dato una volta per tutte, ma come il movimento dialettico della propria 
autorealizzazione  e  quindi  il  tentativo  di  più  profonda  comprensione  delle  sue 
caratteristiche è costretto a fare i conti con la visione hegeliana della contraddizione. Il 
sapere assoluto incarna la forma compiuta dell’unità di  determinazioni opposte a un 
livello massimo di intensità. Il sapere e il suo altro vanno intesi come il positivo e il 
negativo, sulla base di una logica della contrarietà, in cui i termini si escludono, ma al 
contempo si implicano reciprocamente, così da poter parlare da una relazione costitutiva, 
immanente, in un massimo di lontananza dalla indifferenza, dall’autosussistenza delle 
cose finite.

Hegel  stigmatizza  in  diverse  occasioni  la  sintesi  degli  opposti:  la  contraddizione 
speculativa si risolve nel concreto, che è l’unità di determinazioni di pensiero altrimenti 
astratte se intese separatamente o ritenute incompatibili. I termini vanno assunti in modo 
tale da mostrare come ciascuno contenga entro di sé l’altro, quindi l’intera relazione: solo 
così si raggiunge l’autosussistenza47. Abbiamo una relazione immanente, fra opposti che 
sono così inseparabili e caratterizzati dalla contraddizione, una meta-categoria, dotata di 
pervasività, che ha nel sapere assoluto una delle esibizioni decisive: al suo livello la 
doppia relazione di esclusione e inclusione, che definisce l’opposizione si esercita sul 
nesso fra sostanza e soggetto e fra essere e pensiero. Essi si danno insieme negatività 
reciproca e unità, un’unità che sopporta la contraddizione degli opposti, in cui ognuno 
contiene in sé anche l’altro, per cui si produce l’unità dell’unione e della disunione.

Hegel  afferma  che  dopo  Kant  la  metafisica  va  tradotta in  una  logica,  in  cui  il 
trascendentale perde il suo carattere formale e dualistico e si  mostra come un intero 
interconnesso di categorie che sono essenzialità pure, le quali nella conoscenza filosofica 
riappaiono nella loro immanenza alla realtà. L’intelligibile non è così più qualcosa di 
sovraordinato, ma si coniuga con le diverse modalità dell’apparenza, come è mostrato 
nella figura fenomenologica del «mondo invertito»48. La logica non è un discorso su un 
Assoluto preesistente, ma un automovimento dell’assoluto che espone se stesso.  La 
Darstellung nella  Logica rivela la circolarità del pensiero speculativo, in cui il primo 
diventa ultimo e viceversa. Non si dà un sostrato, una presenza indipendente dalla propria 
esposizione.  Questo  vale  anche  per  il  sapere  assoluto  che  è  una  giustificazione 
retrospettiva della propria genesi e contemporaneamente del proprio proiettarsi in avanti, 
in modo tale che comprendendo il proprio altro, comprende se stesso. Esso è anche il 

45 Hegel (1972a, I, 26).
46 Pubblicato nel 1953,  Logique et existence di Jean Hyppolite resta ancor oggi un punto di rifermento 
ineludibile. La sua tesi centrale consiste nel sostenere che se l’Assoluto hegeliano coincide con la logica è  
però il sapere assoluto a dirci che fra pensare ed essere non c’è solo unità, ma al contempo distinzione.  
Nell’individuare  la  contraddizione  nel  cuore  dell’Assoluto,  Hyppolite  afferma  l’essenzialità  della 
determinatezza per Hegel. Emerge così la radicale immanenza della filosofia hegeliana e il suo doppio 
versante ontologico ed epistemologico. Cfr. Hyppolite (2017).
47 Per Sergio Landucci la logica della relazione immanente e dell’inseparabilità dei contrari «può essere  
valutato come uno dei maggiori acquisti di cui il pensiero umano vada debitore a Hegel». Landucci (1978, 
74).
48 Hegel, (1972a, I, 129-136). Die verkehrte Welt è una delle figure più rilevanti della Fenomenologia, in cui 
per via della riflessione negativa verso di sé, si produce l’inversione del mondo intelligibile e il liberarsi di 
un movimento che è insieme del pensiero e della realtà, della forma e del contenuto.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’è la filosofia per Hegel?

15

superamento dell’ultima scissione,  i  cui  protagonisti,  il  Sé giudicante e il  Sé agente 
conservano le acquisizioni del cammino fenomenologico precedente e le offrono alla 
totalizzazione  dello  spirito  che  si  sa  come  spirito.  Forse  l’immagine  più  congrua 
all’Assoluto hegeliano è quella di una comunità di individui liberi che si confrontano, 
confliggono, ma si riconoscono e possono trovarsi l’uno nell’altro come uguali e diversi: 
una modalità di relazione che rompe definitivamente con ogni concezione dell’Assoluto 
come Sostanza, Dio, Causa sui, ente sommo.

Il sapere assoluto è il legame fra l’esperienza della coscienza e la manifestazione dello 
spirito. Il sapere questa unità implica l’esplicitazione del fatto che si tratta di un unico 
processo dialettico che ha nel risultato la piena esplicitazione di se stesso. La dialettica ha 
un effetto di desoggettivazione, sono i contenuti oggettivi a muoversi, essa implica una 
negatività del pensiero soggettivo, la perdita della sua autoreferenzialità per diventare il 
coronamento dell’autoesprimersi della realtà. Il sapere assoluto è l’Aufhebung non solo 
nella sua efficacia concreta, ma anche nella consapevolezza di sé. L’assoluto come sapere 
di sé segnato dalla dialettica e dalla antinomicità si interdice l’autosufficienza, l’identità 
con sé, l’autonomia. Lo Spirito non è più pensabile come un Dio trascendente, ma diventa 
piuttosto una sorta di anima del mondo che vivifica la natura e dà senso alla storia.

La vocazione epistemologica dell’absolute Wissen, mi appare evidente nel suo essere 
l’elemento del confronto con le altre modalità di intendere l’Assoluto49. Indubbiamente 
però, in quanto cerniera fra la  Fenomenologia e la  Logica, il sapere assoluto afferma 
anche la propria autoconsistenza ontologica, ma con una propria specificità che va oltre la 
distinzione fra regolativo e costitutivo: sostiene che la filosofia è conoscenza della realtà 
effettiva,  pensiero  oggettivo,  ma secondo una  modalità  che  legando intrinsecamente 
metodo  e  contenuto  deve  necessariamente  fare  i  conti  con  le  diverse  articolazioni 
dell’esteriorità naturale e umana, in chiara opposizione alla metafisica di una volta che 
ingabbia il finito e assume l’adeguazione fra pensiero ed essere come l’unico terreno del 
proprio sapere50. 

Non c’è una risposta semplice alla domanda se Hegel sia un pensatore metafisico. 
Nelle lezioni sulla storia della filosofia e nella Scienza della logica l’atteggiamento critico 
è anche ricostruttivo, secondo la modalità tipica dell’Aufhebung dialettica. Posso dire che 
Aristotele, Spinoza, Leibniz e in particolare Kant alimentano nel profondo la sua filosofia 
e che mi appare ancora oggi estremamente fecondo continuare a studiare il confronto di 
Hegel con i nodi più significativi del loro pensiero. 

Una domanda oggi ricorrente è se il  Sistema della scienza hegeliano costituisca il 
compimento della metafisica e se ciò coincida con le strutture di fondo del pensiero 
tecnico- scientifico, che domina nella nostra tarda modernità51. Nei sostenitori di questa 
posizione c’è un certo fatalismo nel considerare il totalizzarsi della tecnica un orizzonte 
ormai  intrascendibile  e  rispetto  al  quale  diventano  possibili  solo  comportamenti 
adattativi.

La critica tradizionale a Hegel di panlogismo, di aver costruito un sistema inteso come 
una totalità autotrasparente, segnata da una riflessività definitiva, mi sembra aver lasciato 
il posto a letture che per un versante valorizzano aspetti parziali del pensiero hegeliano o 
per un altro, per certi versi opposto, recuperano una problematica  ontologica ricca di 

49 La Prefazione alla Fenomenologia, con alle spalle il sapere assoluto, è il luogo in cui Hegel sceglie come 
principali bersagli polemici la concezione dell’Assoluto di Schelling e il sapere formale e raziocinante.
50 Hegel (1981, 174-187). 
51 Heidegger vede in Hegel il compimento della metafisica della soggettività, in una visione dell’Assoluto 
come caratterizzato dalla «potenza assolutoria, affrancamento dalla relazione e assolvimento». Heidegger 
(1968, p. 123). Per Heidegger, inoltre, la tecnica moderna è un esito immanente della storia della metafisica 
e il luogo della sua «fine». In diverse occasioni ho preso le distanze dalla interpretazione heideggeriana di  
Hegel.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’è la filosofia per Hegel?

16

sedimentazioni storiche, come antidoto alle rigide distinzioni degli ambiti disciplinari. 
Certamente in Hegel l’umano e il non umano, la dimensione naturale e quella storica 
risultano intrecciate, in un approccio  scientifico che fluidifica le rigide separazioni e 
ricerca le connessioni profonde.

Credo che la  Fenomenologia dello spirito,  il  capolavoro hegeliano, illuminata dal 
riverbero  offerto  dalla  grande  logica,  contenga  una  problematizzazione  di  alcune 
questioni  di  portata  epocale.  Vi  troviamo  un  rinnovato  stimolo  a  fare  i  conti  con 
l’individualismo  come  rischio  radicale,  ma  anche  come  risorsa  imprescindibile  per 
ripensare i legami sociali. Inoltre l’approfondimento della questione del riconoscimento 
ha permesso di svolgere una critica serrata a ogni forma di soggettività, sia individuale che 
collettiva,  esclusivamente  autoriferita,  chiusa  nella  propria  identità  e  incapace  di 
autentiche forme di relazione all’alterità.

In ultimo mi sembra necessario continuare a meditare sulla presenza in Hegel di 
un’antropologia  negativa  che,  nel  dare  una inconfondibile  coloritura  affettiva al  suo 
linguaggio, esprime la consapevolezza di un’inesorabile spinta distruttiva dell’umano, 
fonte di una conflittualità permanente, terreno di un politico, che più che mai chiede nuove 
risorse intellettuali e inedite forme di prassi sociale.

Bibliografia

Hegel G.W.F. (1972a),  Fenomenologia dello spirito,  2. voll.,  a cura di E. De Negri, 
Firenze: La Nuova Italia.

— (1972b), Lo spirito del cristianesimo e il suo destino, in Scritti teologici giovanili, a 
cura di E. Mirri, Napoli: Guida.

— (1968), Scienza della logica, 2 voll., a cura di C. Cesa, Roma-Bari: Laterza.
— (1999), Lineamenti di filosofia del diritto, a cura di G. Marini, Roma-Bari: Laterza.
 — (2000), Filosofia dello spirito, a cura di A. Bosi, Torino: UTET.
— (1981), Scienza della logica, a cura di V. Verra, Torino: UTET.
Heidegger M. (1968), Il concetto hegeliano di esperienza, in Sentieri interrotti, a cura di 

P. Chiodi. Firenze: La Nuova Italia, pp. 103-190. 
Hyppolite, J. (2017), Logica ed esistenza, a cura di S. Palazzo, Milano: Bompiani.
Landucci, S. (1978), La contraddizione in Hegel, Firenze: La Nuova Italia.
Nuzzo, A. (1997), La logica, in Cesa C. (a cura di), Guida a Hegel, Roma-Bari: Laterza, 

42-44.
Pippin, R. (1989), Hegel’s Idealism: The Satisfaction of Self-Consciousness, Cambridge: 

University Press, Cambridge.


