Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’é la filosofia per Hegel?

Che cos’¢ filosofia per Hegel? Considerazioni sul sapere assoluto nella
Fenomenologia dello spirito
Paolo Vinci Sapienza, Universita di Roma, paolovinci@tin.it

Abstract

The text highlights how absolute knowledge, the fulfilment of Hegel’s Phenomenology,
does not affirm the simple identity of thought and being, but at the same time their
distinction, coinciding with the necessity of its alienation and openness to nature and
history. Absolute knowledge, as self-consciousness of the absolute, must be understood as
the unity of the result of the movement of its implementation. On the basis of this
assumption, it becomes possible to thematise the proximity between Phenomenology and
Logic in their presentation of the meta-concepts that govern the cognitive activity carried
out by the real philosophical sciences referred to nature and the human world. In this way,
the text proposes some arguments against those interpretations supporting the
omnipotence of Hegelian logic, emphasising the need, based on its immanence, to reckon
with the dynamics of the determined, assumed in its independence and freedom. From this
perspective, the character of Hegelian ontology and its originality within the metaphysical
tradition are discussed. Hegel’s philosophy, marked by a negative reflection on pure
thought, cannot help but immerse itself in the contradictions of finite and contingent
reality.

Keywords
Absolute knowledge, Phenomenology of Spirit, Science of Logic, immanence,
determinate

Il tema del sapere assoluto, oltre a imporre uno sforzo di comprensione, sollecita una presa
di posizione sulla fisionomia generale della filosofia di Hegel. Si tratta della questione piu
controversa, ma al contempo dirimente sul carattere del pensiero speculativo, sulla sua
collocazione rispetto alla tradizione metafisica e sul suo ruolo nei confronti delle forme di
sapere contemporanee. In gioco ¢ la natura stessa della Scienza filosofica hegeliana, il
senso della sua sistematicita, che vede da un lato la Fenomenologia dello spirito e
dall’altro la tripartizione fra la Logica e le scienze filosofiche reali rivolte alla natura e allo
spirito.

Mi occupero della Fenomenologia dello spirito e in particolare del suo ultimo capitolo
che ha come oggetto il sapere assoluto in quanto «ultima figura» del cammino della
coscienza e luogo preposto a offrire uno sguardo retrospettivo sull’intera opera. In prima
battuta si possono individuare due pilastri dell’argomentazione hegeliana: un confronto
con la religione rivelata, vale a dire con il punto di approdo della tradizione del
cristianesimo e un attraversamento della filosofia pratica kantiana e post-kantiana con cui
si ¢ giunti al compimento dello Spirito certo di se stesso.

La prime parole di Hegel con cui inizia la sua esposizione sono: «quel che ancora resta
da fare», indicando cosi il compito specifico dell’ultimo segmento di Fenomenologia'.
Abbiamo innanzitutto una presa di posizione nei confronti della rappresentazione
religiosa, che viene messa in questione sulla base della propria visione della filosofia
come sapere concettuale. Si tratta a mio giudizio di una vera e propria rottura

! Hegel (1972a, 11, 287).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’é la filosofia per Hegel?

epistemologica che segna una forte discontinuita, contravvenendo al consueto andamento
del superamento dialettico hegeliano. Credo che cio sia dovuto all’impostazione stessa del
discorso che ha il carattere di una messa a punto complessiva, a bocce ferme, senza
continuita con uno sviluppo precedente, ma con un richiamo a qualcosa di gia accaduto
alla fine dello Spirito certo di se stesso, vale a dire la conquista della «forma assolutay, del
concetto speculativo inteso come cio che caratterizza la conoscenza filosofica.

La religione ha dunque un limite legato alla forma rappresentativa, ma in Hegel forma
e contenuto sono in reciproca connessione, per cui a essere messa in questione ¢ la
religione in quanto tale. Vorrei allora sottolineare I’aspetto di questa critica hegeliana, che
mi sembra avere un impatto particolarmente significativo sul tentativo di comprensione
del sapere assoluto, riferendomi a un’affermazione hegeliana tanto perentoria quanto
chiara: «leffettualita implicita nella religione ¢ la forma o la veste della sua
rappresentazione. Ma in questa rappresentazione 1’effettualita non incontra il suo pieno
diritto, quello cioé¢ di non essere soltanto veste, ma esistenza indipendente e libera»?. I
contenuti religiosi esposti in forma rappresentativa mostrano un troppo € un troppo poco
di realta, da un lato essi si muovono in una dimensione di immagini, figure racconti che
sono espressione del prevalere della forma simbolica, in qualche modo separata dalla
realta concreta, dall’altro i loro contenuti, sempre per la loro veste rappresentativa, restano
schiacciati sulla realta storica, per cui I’«appagamento», I’unita fra il Sé e I’essenza, fra
I’umano e il divino, appare «un che di lontano» o nell’avvenire o in un passato, la venuta
del Cristo, anch’esso ormai remoto°.

La conseguenza ¢ che dalla dimensione religiosa resta fuori la vita considerata in modo
effettivo, tanto che Hegel ricorre ad accenti che erano tipici del suo periodo giovanile
quando scriveva: «fra questi estremi che si trovano all’interno dell’opposizione fra Dio e
mondo, fra divino e vita, la chiesa cristiana ha continuamente oscillato [...] ed ¢ il suo
destino che chiesa e stato, culto e vita, pieta e virtu, agire spirituale e agire mondano,
giammai possano fondersi in uno»®.

A dieci anni di distanza Hegel precisa la sua critica al cristianesimo luterano, che pur
costituisce la confessione religiosa a lui piu vicina, sottolineando 1’eccesso di interiorita e
la chiusura nell’autosufficienza sia per il S¢€ singolo che per la comunita. L’incontro
ancora parziale fra lo spirito e il mondo, che segna il deficit di effettualita della religione
ha una causa ben individuabile: «I’operare del S¢ mantiene di fronte alla coscienza devota
un valore negativo» cosi che la realizzazione dell’essenza «non lo attinge né lo concepisce
e non lo trova nel suo operare come tale»’. L unita fra il piano sovrasensibile e quello
umano e sensibile richiederebbe un venirsi incontro, un’alienazione reciproca che
imponga la piena cittadinanza alla dimensione dell’esserci, cosi che con il proprio
movimento di negazione determinata possa dare forma all’effettualita e quindi al
contenuto della filosofia. Il punto da capire ¢ che per Hegel senza un pieno diritto
dell’agire del Sé singolo, nella sua negativita e capacita formativa di realta, quest’ultima
resta carente, non dotata di indipendenza, tanto che «il mondo deve ancora aspettare la sua
trasfigurazione»®. Nella religione non si accede quindi all’instaurarsi della Wirklichkeit, 1a
cui unita nasce dall’«operare di tutti e di ciascuno», che comporta «dissoluzione e
singolarizzazione» e fa si che la sostanza sia «I’essere che ¢ stato risolto nel Sé e proprio
per questo essa non & I’essenza morta, anzi ¢ effettuale e vitale»’. Il compimento dello

2 Tvi, 200.

 Ivi, 285.

* Hegel (1972b, 457).

s Hegel (19724, 1, 284-285).
® Ivi, 285.

"1vi, 2-3.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’é la filosofia per Hegel?

spirito richiedera allora il riconoscimento fra le autocoscienze, in quanto il Sé agente,
nell’esser riconosciuto, sara in grado di assicurare all’elemento attivo 1’indispensabile
cittadinanza capace di fornire una forma di esistenza effettuale in cui lo spirito stesso potra
ritrovarsi.

Questa decisiva argomentazione Hegel la ha gia sviluppata nelle pagine conclusive
dello Spirito certo di se stesso che costituiscono 1’autentica premessa del sapere assoluto.
Il decorso fenomenologico dello spirito ha un carattere logico-storico che fornisce la
dimostrazione del farsi della sostanza soggetto, cio¢ del movimento fondamentale del
divenir se stesso dell’ Assoluto, per il quale vale la decisiva affermazione hegeliana: «la
Cosa stessa non ¢ esaurita nel suo fine, bensi nella sua attuazione; né il risultato € I’intero
effettuale; anzi questo ¢ il risultato con il suo divenire», in quanto «il nudo risultato ¢ la
morta spoglia che ha lasciato dietro di sé la tendenza»®.

Quindi il compimento dello spirito implica una esposizione storica che va dal mondo
greco fino alla Rivoluzione francese e si insedia sul terreno di quella che Kant ha chiamato
I’«insocievole socievolezzay, un tratto decisivo della modernita di Hegel, ma anche della
nostra. Protagonista diventa una forma di soggettivita libera e autonoma che appare
attraverso le figure del Gewissen e dell’anima bella. Il punto ¢ che a quest’altezza il
discorso hegeliano assimila in modo a prima vista sorprendente, ma poi ricco di spunti
significativi la dimensione del soggetto come individuo e quella della soggettivita come
forma di sapere. Questo ¢ lo spessore della dinamica fra la autocoscienza giudicante e
I’autocoscienza agente che si compie nel loro reciproco riconoscimento, il quale al di la
del suo aspetto di drammatizzazione offre un risultato che mi sembra legittimo chiamare
epistemologico, il presentarsi della «forma assoluta» o del concetto speculativo’. Questa
argomentazione del compiersi dello spirito muove da un’affermazione di grande portata:
«lo spirito assoluto entra nell’esistenza (Dasein) soltanto in quel vertice, in cui il suo puro
sapere di se stesso ¢ I’opposizione e lo scambio con se stesso»'’. Il sapere assoluto
incarnera la consapevolezza e I’esplicitazione di questa che costituisce una vera e propria
definizione dell’assoluto: un carico teorico di enorme responsabilita e di un indiscusso
valore strategico per I’intera filosofia hegeliana.

Dopo aver concluso 1’esposizione dell’ Anerkennung, Hegel riprende il discorso
sottolineando che i due Sé, pur nel loro essere delle autocoscienze finite e opposte,
verranno a esibire la dimensione del concetto puro. Abbiamo cosi due concetti determinati
e al contempo universali, la cui differenza sta nell’essere uno immediatamente universale,
il Sé giudicante, e I’altro il S¢é agente, segnato dalla piena singolarita (absolute Einzelheit).
Viene allora prospettata una situazione che corrisponde a un «entrare nell’esserci» del
«perfetto internoy, dello spirito assoluto, sottolineando pero che in questo modo lo spirito
¢ «contrapposto a se stesson''. Si tratta di una dimensione ancora coscienziale, il cui
dualismo costituisce esattamente [’opposizione attraverso il cui movimento
I’autocoscienza arrivera all’attuazione (Verwirklichung). Significativo a questo punto ¢
che Hegel per definire il protagonista di questo decisivo movimento usi come
interscambiabili le nozioni di Autocoscienza, lo, S¢, interno, spirito che si sa come spirito,
sapere puro, forma assoluta e concetto speculativo. In discussione ¢ la struttura della
soggettivita, dell’assoluto come spirito, in una necessaria sintonia con i due S¢é finiti e
nell’emergere di un’autocontraddittorieta che puo condurci ad affermare che al soggetto
hegeliano ¢ immanente una critica e presa di distanza dal soggettivismo inteso come
uguaglianza con s¢, identita, autonomia e autoriferimento.

® Hegel (19724, 1, 3).

° Per una lettura epistemologica del riconoscimento cfr. Pippin (1989).
% Hegel (1972a, 11, 194).

" Ivi, 195.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’é la filosofia per Hegel?

Hegel continua con I’esposizione della contrapposizione fra i due S¢, a partire dalla
quale «ognuno si toglie in lui stesso [...] € con tale alienazione questo sapere scisso nel
proprio esserci, ritorna nell’unita del S¢é; ¢ I’Io effettuale, 'universale saper se stesso nel
suo assoluto contrario, nel sapere entro sé essente»'?. Si tratta allora di cogliere il nesso fra
il riconoscimento orizzontale messo in atto dai due S¢é, ognuno dei quali si «distacca entro
di sé da séw, e il ritrovarsi dello spirito o del sapere puro in questo movimento. Nel loro
reciproco «dismettere» il loro opposto esserci i due Sé danno vita a un piano dell’esistenza
che costituisce 1’esserci dell’lo, dunque dello spirito certo di sé: «un o esteso fino alla
dualita, Io che quivi resta uguale a sé e che nella sua completa alienazione e nel suo
completo contrario ha la certezza di se stesso»". La definizione del sapere assoluto, «esser
presso di sé nel suo esser-altro come tale»'*, trova qui una giustificazione che la rende
meno perentoria: il sapere assoluto € sapere consapevole di non essere soltanto sapere,
perché gli ¢ intrinseco un ritorno a sé da un’alterita che costituisce il suo contenuto, il
quale da parte sua verra a compiere lo stesso movimento di uscita da sé e del ritrovarsi.
Vorrei sottolineare che comprendere questo aspetto € un passaggio essenziale per
penetrare nel nucleo piu profondo della filosofia hegeliana. In proposito € molto
importante tener presente che I'unita e I’uguaglianza del sapere sara la sanzione di un
ritorno a sé da una discesa verticale sul piano del finito e determinato, vale a dire nella
realta dei contenuti molteplici. Quel che il sapere assoluto assicura ¢ la garanzia del
risultato ultimo della conoscenza filosofica. La conclusione della Fenomenologia ha il
senso di esibire il movimento di un oggetto adeguato, risultato di un lungo e travagliato
processo e finalmente conforme alla dinamica del sapere puro.

Il sapere assoluto, nel pervenire a se stesso attraverso il movimento di autosuperamento
delle determinazioni finite, mette in luce la loro necessaria successione, prefigurando — a
mio avviso — quello che sara il movimento delle scienze filosofiche reali, le quali nel loro
lavoro conoscitivo saranno costrette a calarsi nei contenuti specifici del loro ambito, in un
prendere le mosse da un massimo di esteriorita, per poi accompagnare I’automovimento
delle diverse determinazioni fino alla completa adeguatezza con la propria struttura,
pervenendo cosi alla dimensione della logica speculativa, la quale viene in questo modo a
manifestarsi come un circolo presupposto-posto, come un risultato che ¢ al contempo il
fondamento del movimento che lo costituisce.

Nell’Introduzione all’Enciclopedia troviamo un’ulteriore indicazione del modo di
procedere della conoscenza filosofica: «la nascita della filosofia [...] ha come punto di
partenza I’esperienza, la coscienza immediata e raziocinante. Animato da questo stimolo,
il pensiero si comporta essenzialmente in modo da elevarsi al di sopra della coscienza
naturale, sensibile e raziocinante, € cosi si pone dapprima in un rapporto negativo, un
rapporto di distanza rispetto all’inizio»". Nella nota poi si afferma:

le scienze preparano quel che ¢ contenuto nel particolare, in modo che possa essere
recepito dalla filosofia. D’altra parte le scienze, con ci0 stesso costringono il pensiero a
passare a queste determinazioni concrete. Recepire questo contenuto [...] € al tempo stesso
uno sviluppo del pensiero da se stesso'®.

Sono queste affermazioni importanti che ci allontanano dall’idea di un’autosufficienza
del pensiero speculativo hegeliano. La filosofia da un lato appare «debitrice» del proprio
sviluppo alle scienze empiriche, ma che dall’altro, per il suo specifico modo di procedere,

2 Tvi, 195-196.

5 Ivi, 196.

1 Tvi, 288.

5 Hegel (1981, 137).
6 Tvi, p. 139.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’é la filosofia per Hegel?

diventa «esposizione e riproduzione dell’attivita originaria — perfettamente indipendente
del pensiero»'’. La comprensione della filosofia hegeliana non pud non partire da questa
dinamica che vede la compresenza per il pensiero di ricezione e attivita, senza dimenticare
che si tratta di un «peculiare modo di conoscere» che non pretende di colonizzare gli altri
saperi, siano questi le scienze empiriche, la religione, fino all’esperienza comune'®.

Il capitolo sul sapere assoluto assicura una ricostruzione della propria genesi
assumendo che ’autosapersi dello spirito avvenga in una «lotta contro se stesso» e con un
ineludibile bisogno di tempo. Non si tratta certo di un’ascesa trionfale dello spirito: la
storia ¢ definita un «torpido movimento» in cui troviamo fatica, opacita, travaglio e
soprattutto lentezza'. Quel che vorrei apparisse con sempre maggiore chiarezza ¢ il
carattere unilaterale di quelle interpretazioni basate sul ragionamento che, dal momento
che lo spirito ¢ 1’assoluto, avremmo necessariamente un suo movimento monologico, il
quale, manifestando se stesso non potra non pervenire al compimento definitivo. In questa
prospettiva si dimentica il tratto essenziale del sapere assoluto, vale a dire del luogo stesso
del compimento dello spirito. L’uguaglianza con sé e la riflessivita, che costituiscono il
risultato, vanno prese insieme al percorso che ha condotto ad esse e che ¢ da intendere
come una componente essenziale della loro natura. Lo spirito ha come intrinseca
caratteristica di essere il contrario di se stesso e quindi di essere inseparabile dalla dualita
fra soggetto e oggetto, da quella dimensione della coscienza che con tanta fatica e lentezza
arriva a superare.

Nelle pagine conclusive della Fenomenologia troviamo alcune decisive affermazioni
che vanno nella prospettiva che sto tentando di delineare. Hegel sottolinea non solo che
«la scienza contiene in lei stessa la necessita di alienarsi della forma del concetto puroy,
ma soprattutto aggiunge che «l’alienazione» dello spirito nella coscienza «& ancora
imperfetta» dal momento che «I’oggetto ¢ in rapporto e non ha conseguito la sua piena
libertay, ammettendo cosi che i diversi oggetti che la coscienza incontra nella sua
esperienza sono in qualche modo preselezionati in base al legame d’essenza fra la
coscienza e lo spirito®.

Nelle scienze filosofiche reali gli oggetti determinati che si susseguono
nell’esposizione hanno quella indipendenza e liberta che Hegel ritiene necessaria in base
alla preoccupazione che la Scienza filosofica resti aperta verso il basso, ritrovi in se stessa
I’istanza di un’apertura all’alterita ancora piu radicale di quella che troviamo nel cammino
fenomenologico. Non dobbiamo dimenticare tuttavia che nella stessa Fenomenologia il
motivo dell’agire umano imprevedibile e mai circoscrivibile, opera di un S¢é agente
sempre singolare, introduce il tema di un esserci contingente, di un terreno che richiede al
sapere concettuale lo sforzo piu arduo di comprensione.

Hegel in ogni caso sottolinea il debito della Fenomenologia nei confronti della
dimensione dell’esserci, perché sta guardando in avanti alla natura dell’absolutes Wissen:
«il sapere non conosce soltanto sé, ma anche il negativo di se stesso o il suo limite. Sapere
il suo limite vuol dire sapersi sacrificare [...] questo sacrificio € I’alienazione dello spirito
[...] nella forma del libero accidentale accadere»®'. Dopo quella nella coscienza si rende
necessaria una seconda piu radicale alienazione, una caduta nell’esteriorita del tempo e
nell’immediatezza dello spazio. Questa vertiginosa discesa del concetto assoluto nella
storia e nella natura costituisce 1’altra faccia, rivolta in avanti, del movimento che ha
condotto la sostanza a farsi soggetto. Impariamo cosi a considerare lo spirito non come

Y 1vi, p. 140.

8 Sempre nell’ Introduzione all’ Enciclopedia, Hegel ha sottolineato che «nella regione pura dei concetti»
puo sorgere la «nostalgia per una rappresentazione fin qui gia ben nota e usuale»; Hegel, (1981, 127).

¥ Hegel (1972a, 11, 304).

% Ivi, 303-304.

1 Tvi, 304.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’é la filosofia per Hegel?

un’ipostasi metafisica, un ente di ragione, ma essenzialmente una modalita del conoscere,
attribuita al sapere assoluto, il quale stabilisce per se stesso una necessaria relazione
all’alterita dei contenuti determinati propri della natura e del mondo umano.

L’ultimo tornante dell’esposizione hegeliana riprende il tema della storia come «farsi
dello spirito» e introduce la memoria come componente essenziale della filosofia. Essa
costituisce il momento dell’ «insearsi» (Er-Innerung) dello spirito, che € cosi «calato nella
notte della sua autocoscienza»®. Abbiamo il conservare una realta sempre dileguante, dal
profondo della quale si rivela il concetto assoluto, che — si badi — toglie la profondita
dell’insearsi ed € un’«estensione» che ¢ esattamente la negazione della pura interiorita, un
percorrere la realta esistente, che costituisce 1’unica via attraverso la quale il Sé
riconquista se stesso. Sarebbe dunque affrettato vedere in Hegel il filosofo dell’anamnesi,
di un pensiero rammemorante, volto esclusivamente al passato. L’ultimo capoverso del
testo mi sembra costituisca la conferma di questa apertura della filosofia al futuro e in
generale all’altro da sé: «la meta, il sapere assoluto o lo spirito che si sa come spirito ha a
sua via la memoria degli spiriti» vale a dire delle epoche della storia definita il «libero
esserci apparente nella forma dell’accidentalita», la quale, «insieme» alla «scienza del
sapere apparente» che ¢ «il lato della loro organizzazione concettualey, costituiscono «la
storia concettualmente intesa» vale a dire «la commemorazione (Erinnerung) e il calvario
(Schadelstdtte) dello spirito assoluto, 1’effettualita, la verita e la certezza del suo trono,
senza del quale esso sarebbe I’inerte solitudine (leblose Einsame)»*. 1l sapere assoluto
viene cosi presentato come ci0 che ha dietro di sé il travaglio della storia, della quale
costituisce la comprensione concettuale, in un divenire se stesso che non ne fa un’entita
priva di vita, ma la attiva scaturigine di sempre nuove conoscenze, un compimento che —
come abbiamo visto — ¢ soglia di una necessaria alienazione nell’altro da sé. Forse la
metafora che meglio lo caratterizza ¢ quella del respiro: di un costante movimento vitale
di inspirazione ed espirazione, di riferimento a sé e di riferimento ad altro.
L’autoriferimento riflessivo dato dall’unita di certezza e verita va inteso come un vertice,
una pausa, un fermare gli orologi che ha alle spalle il dualismo della coscienza e davanti la
realta della natura e della storia che offriranno contenuti sempre nuovi da ricondurre, a
partire dalla loro immediata estrinsecita, alla forma concettuale.

11 sapere assoluto ha dunque una genesi che sancisce il suo legame essenziale con la
coscienza e il sapere finito, in un compimento che per via della sua intrinseca
contraddittorieta ¢ al contempo apertura all’alterita: se il bisogno di filosofia nasce dalle
lacerazioni della finitezza, il bisogno della filosofia, quello che Hegel chiamera I’ «istinto
(Trieb) della ragione» indurra il sapere speculativo a uscire da se stesso e immergersi nella
realta naturale e storica®. Il cammino fenomenologico ha presentato un’autonegazione
del finito che ¢ ben lontano dal dipendere da una monotona attivita del sapere assoluto su
di esso®. Il ruolo del «per noi» che ¢ intervenuto nei momenti in cui il processo di sviluppo
dialettico ha avuto una battuta d’arresto, si pensi alla «coscienza infelice», dimostra che
gli avanzamenti dipendono dalle contraddizioni specifiche della coscienza, che a volte la
conducono in un vicolo cieco. Il «per noi» ¢ una sorta di mente filosofica collettiva che,
consapevole del compimento, lascia la coscienza vivere in prima persona la propria
esperienza e prefigura lo spirito come comunita di soggetti liberi e aperti al confronto
reciproco.

Le acquisizioni circa lo statuto del sapere assoluto ci aiutano a comprendere I’affinita
fra la Fenomenologia e la Scienza della logica nel fornirci 1 metaconcetti che poi

2 Ibidem.
2 Ivi, p. 305.
% Hegel (1968, 11, 938).
» Questa ¢ la posizione di Heidegger (1968, 74).
10



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’é la filosofia per Hegel?

troveremo in atto nella filosofia della natura e nella filosofia dello spirito. Hegel nella
Prefazione alla prima edizione della Logica dopo aver detto che: «lo sviluppo immanente
del concetto, ¢ il metodo assoluto del conoscere, ed insieme I’anima immanente del
contenuto stesso» cosi continua:

per questa via che costruisce se stessa pud la filosofia essere una scienza oggettiva
dimostrata. In questa maniera tentai di esporre la coscienza nella Fenomenologia. La
coscienza ¢ lo spirito come sapere concreto, cio¢ immerso nell’esteriorita. Ma la
progressione di quest’oggetto riposa soltanto, come lo sviluppo di ogni vita naturale e
spirituale, sulla natura delle pure essenzialita che costituiscono il contenuto della logica [...]
che si propone come oggetto quelle pure essenzialita stesse, quali esse sono in sé e per sé*.

Sono queste considerazioni in perfetta sintonia con la Prefazione alla Fenomenologia
quando afferma: «il puro autoriconoscersi entro 1’assoluto esser altro, questo etere come
tale, ¢ il fondamento, il terreno della scienza [...]. Il cominciamento della filosofia
presuppone ed esige che la coscienza si trovi in questo elemento»?.

Le scienze filosofiche reali della natura e dello spirito presuppongono tanto la
Fenomenologia che la Logica. Sono esse a offrire la struttura di quelle essenze pure, di
quei concetti che in quanto automovimenti, circoli costituiscono la natura della
scientificita, quel «logico» che rende scientifico, cio¢ filosofico-speculativo i diversi
contenuti®. Nella Fenomenologia 1’elemento logico opera dietro le quinte e solo nel
sapere assoluto diventa trasparente quella sua mobile struttura che poi la Scienza della
logica articolera secondo I’immanente andare al di 1a di sé delle diverse categorie.

Con la conclusione della Fenomenologia quel che si € preparato € appunto I’«elemento
del sapere», in cui non c’¢ piu I’opposizione dell’essere e del pensiero. Entrambe le opere,
seppure in modo diverso, concorrono quindi a fornire una sorta di deduzione kantiana
dell’oggettivita dei concetti. Il primo aspetto da tener presente ¢ che questo sapere
considera essenziale muoversi nella determinatezza: il contenuto della filosofia ¢ I’essere
determinato che ¢ nel proprio concetto, un processo che crea e percorre i suoi momenti
dando vita all’intero effettuale. La verita racchiude in sé il negativo «cio che sta
dileguando e che deve essere considerato esso stesso come essenzialey, 1’effettualita ha
bisogno dell’apparenza, «ogni momento mentre si isola altrettanto immediatamente si
risolve»?®.

Hegel sottolinea che la presentazione del metodo della scienza appartiene alla logica e
coincide con essa: il metodo non ¢ altro che la struttura dell’intero presentato nella sua piu
pura essenza. Alla scienza ¢ lecito organizzarsi soltanto mediante la vita propria del
concetto: cosi il metodo non ¢ qualcosa applicato dall’esterno, ma ¢ «l’anima
automoventesi del contenuto perfetto», per questa ragione «il conoscere filosofico esige
che ci si abbandoni alla vita dell’oggetto» in modo tale che «calato nella materia e
procedendo nel movimento che gli & proprio [...] ritorna in se stesso»™.

Nello sforzo di approfondire la natura del conoscere filosofico Hegel raccomanda di
«evitare il consueto discorrere aconcettuale circa I’identita del pensare e dell’essere», di
tener fermo il suo carattere di «attivita immersa nel contenuto, - perché essa ne ¢

¢ Hegel (1968, 1, 7).
7 Hegel (1972a, 1, 20).
%8 Per una chiara distinzione fra la Logica come prima parte della Scienza filosofica e il «logico» (das
Logische) che ¢ la dimensione speculativa che presiede alla conoscenza filosofica nell’affrontare i propri
contenuti: cfr. A. Nuzzo, La logica, in AA.VV., Guida a Hegel, a cura di Claudio Cesa, Laterza, Roma-Bari
1997, pp. 42-44.
» Hegel (1972a, 1, 37-38).
% 1vi, 43-44.

11



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’é la filosofia per Hegel?

I’immanente Sé — e che in pari tempo essa ¢ ritornata in sé, perché essa ¢ la pura
uguaglianza con sé nell’esser altro». In questo modo, con accenti che riproducono la
formula del sapere assoluto, viene ribadito che «il sapere non ¢ I’attivita che manipola il
contenuto come un alcunché di estraneo», «una violenzay, ma un’«astuzia», consapevole
che «la concreta vita della determinatezza [...] € un operare che si dissolve e fa di sé un
momento dell’intero»’.

Quindi non ci viene presentato solo il carattere immanente ai contenuti del sapere
filosofico, ma anche il carattere sempre determinato di questi contenuti, il loro
automovimento. L’elemento speculativo € cosi costituito da un sapere capace di
«rinunciare alle personali scorribande nel ritmo immanente dei concetti», capace della
«discrezione» (Enthaltsamkeit) di limitarsi a «contemplare» come un contenuto
determinato abbia in se stesso una dinamica di autonegazione attraverso la quale arriva ad
assumere la forma concettuale™. 1l senso di questo discorso hegeliano sta nel rifiuto della
semplice affermazione dell’unita di pensiero ed essere, ma nel tener ferma anche la loro
distinzione, il che significa fare i conti con le diverse determinazioni cui il sapere va
incontro. Siamo fuori da ogni ontologia ingenua: I’affermazione dell’unita fra pensiero ed
essere, propria del sapere assoluto, assume il carattere di una conclusione e di un nuovo
inizio del processo della conoscenza speculativa, di modello operativo della Scienza
filosofica.

Nel capitolo sull’Idea assoluta, con cui si conclude la Scienza della logica troviamo un
ulteriore approfondimento dell’unita-distinzione fra metodo e concetto, sulla base di un
comune dinamismo, nel quale € in gioco una «negativita verso 1’altro e verso sé»™.

In una sorta di parallelismo con I’inizio della trattazione del sapere assoluto, anche in
questo ultimo scorcio della Logica Hegel prende le mosse dall’espressione: «quel che
rimane ancora da considerare», che in questo caso si rivolge esplicitamente alla questione
del «metodo», definito «forma del contenuto, forma assoluta» e «suprema e unica potenza
della ragione»**. Il metodo assicura la determinazione del concetto, in modo che «I’attivita
conoscitiva soggettiva» assuma un pieno «significato oggettivo»™. L’accento
dell’esposizione hegeliana ¢ sul convergere delle determinazioni del metodo e quelle del
concetto, il quale muove i1 contenuti, contrapposti nella loro determinatezza, «sprigiona la
loro dialettica» e scandisce il corso del conoscere™.

Il movimento del concetto inizia con «il mostrarsi come [’altro di se stesso»
dell’universale, il suo passare nel determinato e attraverso un ulteriore negativita,
pervenire al ristabilirsi del «suo semplice riferimento a sé», vale a dire il suo realizzarsi®’.

Il metodo assicura che il movimento avvenga per via di un negativo riferimento a s¢,
vale a dire con una dinamica immanente, nella quale ¢ decisivo il fatto che la seconda
determinazione sia «una relazione, un rapporto» e «racchiuda in sé il proprio altro», cosi
da essere «qual contraddizione, la posta dialettica di se stessa»®®. Il risultato ¢
immediatezza e mediazione nella loro unita, ma afferma Hegel non ¢ un «terzo quieto»,
ma un’unita che coincide con il movimento e I’attivita con cui il primo e il secondo
momento si mediano con se stessi»®’. Abbiamo il passaggio da un iniziale concetto

31 Ivi, 45-46.
32 Tvi, 49.
* Hegel (1968, 1, 938 sgg.).
*1vi, 937-938.
* Ivi, 939.
% Ivi, 946.
¥ Ivi, 950.
8 Ivi, 947.
¥ 1vi, 950.
12



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’é la filosofia per Hegel?

astratto, da un semplice pensiero a un risultato che «I’individuo, il concreto, il soggetto
(das Einzelne, Konkrete, Subjekt)»*.

Hegel ha descritto cosi «il passo speculativo», che caratterizza la sua filosofia, ma quel
che da parte mia vorrei mettere in rilievo ¢ che il movimento logico contiene in s€, una
inevitabile istanza gnoseologico-conoscitiva. Per la sua stessa caratteristica questa
dinamica logica esce da se stessa e si cala nella realta. L’andare fuori di sé dell’universale
astratto € un accedere a contenuti determinati, che non sono «raccattati» casualmente
secondo la modalita del pensiero formale, ma che entrano, in una connessione specifica
con quel concetto. Sul piano non strettamente logico ¢ implicito un /avoro immanente alle
determinatezze, una «fatica del concetto» volto a mettere in moto il loro presentarsi
all’adeguazione con il pensiero e pervenire a «togliere 1’opposizione fra il concetto alla
realta»*!.

Uno dei piu importanti esempi dell’uscire «dall’assoluta astrazione o universalita» del
puro pensare si trova nei Lineamenti di filosofia del diritto in cui appare chiaro che si tratta
sia di una apertura alla determinatezza del contenuto, sia di un vero e proprio movimento
per cui «l’lo entra nell’esserci [..] momento assoluto della sua finita o
particolarizzazione»*. Quest’ultimo aspetto accenna al tema dell’agire che ¢ sempre
finito e capace di formare una realta finita che chiede di liberare il suo senso.

La conoscenza concettuale ¢ descritta dalla logica, ha come sua «animay
’autocontraddittorieta tanto del momento universale quanto di quello particolare, ma
quest’ultimo copre una molteplicita che non ¢ dedotta o preformata dal pensiero. Il
concetto-metodo offre il modello operativo necessario e invariante, ma la conoscenza
filosofica non puo limitarsi ad esso: € un’attivita che si sporca le mani con I’empirico, quel
fuori dell’idea che ¢ «errore, torbidezza, opinione, tendere, arbitrio, caducita» e che il
sapere ritiene di avere la «forza» di riportare a sé*. La filosofia non puo coincidere con
I’appagamento nella riflessivita, ha un’immanente spinta estatica verso la realta naturale e
storica, verso ci0 che essa non €, ma che sa di poter accompagnare fino alla consonanza
con se stessa.

Quel che il sapere assoluto e 1’idea garantiscono ¢ il risultato ultimo dell’incontro fra il
sapere e il mondo, consistendo nell’esposizione della modalita necessaria al
raggiungimento della meta, ma questa forma deve sempre dar prova di s€ nei contenuti,
che da parte loro devono mostrarsi in grado di innestare il proprio automovimento verso la
forma. La differenza fra il pensiero e la realta consiste nel fatto che il primo esprime la
consapevolezza del processo, che i contenuti reali subiscono in quanto vivificati dal
sapere: oggetti di una Aufhebung che li nega e li innalza alla conoscenza, operando quella
che si puo definire una vera e propria salvazione dei fenomeni*.

La relazione negativa verso di sé€ vale per il determinato, per I’autocoscienza finita, ma
anche per I’assoluto come spirito, che cosi non ¢ solo certezza di se stesso,
autoriferimento, pura uguaglianza con sé. La conquista della relazione a sé sancisce la

 Ibidem.
1 1vi, 948.
* Hegel, (1999, 30-31). Queste considerazioni vanno interpretate in riferimento all’Enciclopedia: «lo
spirito oggettivo ¢ sul terreno della finitezza [...] la volonta libera [ ...] si relaziona a una oggettivita esteriore
gia data» in Hegel (2000, 352).
* Hegel (1968, 11, 935).
* Nell’Aggiunta al § 82 dell’Enciclopedia Hegel sottolinea: «se diciamo che I’assoluto & I'unita di
soggettivo e oggettivo, questo ¢ certamente esatto, ma unilaterale in quanto cosi viene espressa solo 1’unita,
e posto 1’accento su di essa, mentre, in effetti, il soggettivo e 1’oggettivo non sono soltanto identici, ma
anche distinti», cosi da rendere indispensabile anche se sempre da superare la dimensione del finito. Cfr.
Hegel (1981, 255).

13



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’é la filosofia per Hegel?

liberta del concetto, ma come abbiamo visto Hegel sottolinea a piu riprese anche la
«liberta e indipendenza» dei contenuti, fino al loro essere un accadere contingente, tanto
da arrivare a parlare della necessita per lo spirito di ritrovare Sé nella «distruzione» (in der
Verwiistung) e nell’ «assoluta devastazione» (in der absoluten Zerrissenheit)®.

A questo punto ¢ possibile riassumere le caratteristiche del sapere assoluto: esso ¢ il
contrassegno dell’assenza di una cosa in sé, del non darsi per la filosofia per principio
dell’inconcepibile, dell’ineffabile, di un limite assoluto*. Bisogna pensare I’ Assoluto non
come qualcosa di dato una volta per tutte, ma come il movimento dialettico della propria
autorealizzazione e quindi il tentativo di piu profonda comprensione delle sue
caratteristiche ¢ costretto a fare 1 conti con la visione hegeliana della contraddizione. Il
sapere assoluto incarna la forma compiuta dell’unita di determinazioni opposte a un
livello massimo di intensita. Il sapere e il suo altro vanno intesi come il positivo e il
negativo, sulla base di una logica della contrarieta, in cui i termini si escludono, ma al
contempo si implicano reciprocamente, cosi da poter parlare da una relazione costitutiva,
immanente, in un massimo di lontananza dalla indifferenza, dall’autosussistenza delle
cose finite.

Hegel stigmatizza in diverse occasioni la sintesi degli opposti: la contraddizione
speculativa si risolve nel concreto, che ¢ ’'unita di determinazioni di pensiero altrimenti
astratte se intese separatamente o ritenute incompatibili. I termini vanno assunti in modo
tale da mostrare come ciascuno contenga entro di sé€ 1’altro, quindi I’intera relazione: solo
cosi si raggiunge 1’autosussistenza*’. Abbiamo una relazione immanente, fra opposti che
sono cosi inseparabili e caratterizzati dalla contraddizione, una meta-categoria, dotata di
pervasivita, che ha nel sapere assoluto una delle esibizioni decisive: al suo livello la
doppia relazione di esclusione e inclusione, che definisce 1’opposizione si esercita sul
nesso fra sostanza e soggetto e fra essere e pensiero. Essi si danno insieme negativita
reciproca e unita, un’unita che sopporta la contraddizione degli opposti, in cui ognuno
contiene in sé anche I’altro, per cui si produce I’unita dell’unione e della disunione.

Hegel afferma che dopo Kant la metafisica va tradotta in una logica, in cui il
trascendentale perde il suo carattere formale e dualistico e si mostra come un intero
interconnesso di categorie che sono essenzialita pure, le quali nella conoscenza filosofica
riappaiono nella loro immanenza alla realta. L’intelligibile non ¢ cosi piu qualcosa di
sovraordinato, ma si coniuga con le diverse modalita dell’apparenza, come ¢ mostrato
nella figura fenomenologica del «mondo invertito»®. La logica non ¢ un discorso su un
Assoluto preesistente, ma un automovimento dell’assoluto che espone se stesso. La
Darstellung nella Logica rivela la circolarita del pensiero speculativo, in cui il primo
diventa ultimo e viceversa. Non si da un sostrato, una presenza indipendente dalla propria
esposizione. Questo vale anche per il sapere assoluto che ¢ una giustificazione
retrospettiva della propria genesi e contemporaneamente del proprio proiettarsi in avanti,
in modo tale che comprendendo il proprio altro, comprende se stesso. Esso ¢ anche il

* Hegel (1972a, 1, 26).

6 Pubblicato nel 1953, Logique et existence di Jean Hyppolite resta ancor oggi un punto di rifermento
ineludibile. La sua tesi centrale consiste nel sostenere che se 1’ Assoluto hegeliano coincide con la logica ¢
pero il sapere assoluto a dirci che fra pensare ed essere non c¢’¢ solo unita, ma al contempo distinzione.
Nell’individuare la contraddizione nel cuore dell’Assoluto, Hyppolite afferma 1’essenzialita della
determinatezza per Hegel. Emerge cosi la radicale immanenza della filosofia hegeliana e il suo doppio
versante ontologico ed epistemologico. Cfr. Hyppolite (2017).

¥ Per Sergio Landucci la logica della relazione immanente e dell’inseparabilita dei contrari «puo essere
valutato come uno dei maggiori acquisti di cui il pensiero umano vada debitore a Hegel». Landucci (1978,
74).

* Hegel, (1972a, 1, 129-136). Die verkehrte Welt & una delle figure piu rilevanti della Fenomenologia, in cui
per via della riflessione negativa verso di sé, si produce 1’inversione del mondo intelligibile e il liberarsi di
un movimento che ¢ insieme del pensiero e della realta, della forma e del contenuto.

14



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’é la filosofia per Hegel?

superamento dell’ultima scissione, i1 cui protagonisti, il S¢ giudicante e il S¢é agente
conservano le acquisizioni del cammino fenomenologico precedente e le offrono alla
totalizzazione dello spirito che si sa come spirito. Forse I’immagine piu congrua
all’ Assoluto hegeliano ¢ quella di una comunita di individui liberi che si confrontano,
confliggono, ma si riconoscono e possono trovarsi I’uno nell’altro come uguali e diversi:
una modalita di relazione che rompe definitivamente con ogni concezione dell’ Assoluto
come Sostanza, Dio, Causa sui, ente sommo.

Il sapere assoluto ¢ il legame fra 1’esperienza della coscienza e la manifestazione dello
spirito. Il sapere questa unita implica 1’esplicitazione del fatto che si tratta di un unico
processo dialettico che ha nel risultato la piena esplicitazione di se stesso. La dialettica ha
un effetto di desoggettivazione, sono i contenuti oggettivi a muoversi, essa implica una
negativita del pensiero soggettivo, la perdita della sua autoreferenzialita per diventare il
coronamento dell’autoesprimersi della realta. Il sapere assoluto ¢ I’ Aufhebung non solo
nella sua efficacia concreta, ma anche nella consapevolezza di sé. L assoluto come sapere
di sé segnato dalla dialettica e dalla antinomicita si interdice 1’autosufficienza, I’identita
con s¢, ’autonomia. Lo Spirito non € piu pensabile come un Dio trascendente, ma diventa
piuttosto una sorta di anima del mondo che vivifica la natura e da senso alla storia.

La vocazione epistemologica dell’absolute Wissen, mi appare evidente nel suo essere
I’elemento del confronto con le altre modalita di intendere 1’ Assoluto®. Indubbiamente
pero, in quanto cerniera fra la Fenomenologia e la Logica, il sapere assoluto afferma
anche la propria autoconsistenza ontologica, ma con una propria specificita che va oltre la
distinzione fra regolativo e costitutivo: sostiene che la filosofia ¢ conoscenza della realta
effettiva, pensiero oggettivo, ma secondo una modalitd che legando intrinsecamente
metodo e contenuto deve necessariamente fare i conti con le diverse articolazioni
dell’esteriorita naturale e umana, in chiara opposizione alla metafisica di una volta che
ingabbia il finito e assume 1’adeguazione fra pensiero ed essere come ’unico terreno del
proprio sapere™.

Non c’¢ una risposta semplice alla domanda se Hegel sia un pensatore metafisico.
Nelle lezioni sulla storia della filosofia e nella Scienza della logica I’ atteggiamento critico
¢ anche ricostruttivo, secondo la modalita tipica dell’ Aufhebung dialettica. Posso dire che
Aristotele, Spinoza, Leibniz e in particolare Kant alimentano nel profondo la sua filosofia
e che mi appare ancora oggi estremamente fecondo continuare a studiare il confronto di
Hegel con i nodi piu significativi del loro pensiero.

Una domanda oggi ricorrente ¢ se il Sistema della scienza hegeliano costituisca il
compimento della metafisica e se cid coincida con le strutture di fondo del pensiero
tecnico- scientifico, che domina nella nostra tarda modernita®'. Nei sostenitori di questa
posizione c’¢ un certo fatalismo nel considerare il totalizzarsi della tecnica un orizzonte
ormai intrascendibile e rispetto al quale diventano possibili solo comportamenti
adattativi.

La critica tradizionale a Hegel di panlogismo, di aver costruito un sistema inteso come
una totalita autotrasparente, segnata da una riflessivita definitiva, mi sembra aver lasciato
il posto a letture che per un versante valorizzano aspetti parziali del pensiero hegeliano o
per un altro, per certi versi opposto, recuperano una problematica ontologica ricca di

* La Prefazione alla Fenomenologia, con alle spalle il sapere assoluto, € il luogo in cui Hegel sceglie come
principali bersagli polemici la concezione dell’ Assoluto di Schelling e il sapere formale e raziocinante.
> Hegel (1981, 174-187).
> Heidegger vede in Hegel il compimento della metafisica della soggettivita, in una visione dell’ Assoluto
come caratterizzato dalla «potenza assolutoria, affrancamento dalla relazione e assolvimento». Heidegger
(1968, p. 123). Per Heidegger, inoltre, la tecnica moderna ¢ un esito immanente della storia della metafisica
e il luogo della sua «finex. In diverse occasioni ho preso le distanze dalla interpretazione heideggeriana di
Hegel.

15



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’é la filosofia per Hegel?

sedimentazioni storiche, come antidoto alle rigide distinzioni degli ambiti disciplinari.
Certamente in Hegel I'umano e il non umano, la dimensione naturale e quella storica
risultano intrecciate, in un approccio scientifico che fluidifica le rigide separazioni e
ricerca le connessioni profonde.

Credo che la Fenomenologia dello spirito, il capolavoro hegeliano, illuminata dal
riverbero offerto dalla grande logica, contenga una problematizzazione di alcune
questioni di portata epocale. Vi troviamo un rinnovato stimolo a fare 1 conti con
I’individualismo come rischio radicale, ma anche come risorsa imprescindibile per
ripensare 1 legami sociali. Inoltre I’approfondimento della questione del riconoscimento
ha permesso di svolgere una critica serrata a ogni forma di soggettivita, sia individuale che
collettiva, esclusivamente autoriferita, chiusa nella propria identita e incapace di
autentiche forme di relazione all’alterita.

In ultimo mi sembra necessario continuare a meditare sulla presenza in Hegel di
un’antropologia negativa che, nel dare una inconfondibile coloritura affettiva al suo
linguaggio, esprime la consapevolezza di un’inesorabile spinta distruttiva dell’umano,
fonte di una conflittualita permanente, terreno di un politico, che pit che mai chiede nuove
risorse intellettuali e inedite forme di prassi sociale.

Bibliografia

Hegel G.W.F. (1972a), Fenomenologia dello spirito, 2. voll., a cura di E. De Negri,
Firenze: La Nuova Italia.

— (1972b), Lo spirito del cristianesimo e il suo destino, in Scritti teologici giovanili, a
cura di E. Mirri, Napoli: Guida.

— (1968), Scienza della logica, 2 voll., a cura di C. Cesa, Roma-Bari: Laterza.

—(1999), Lineamenti di filosofia del diritto, a cura di G. Marini, Roma-Bari: Laterza.

— (2000), Filosofia dello spirito, a cura di A. Bosi, Torino: UTET.

— (1981), Scienza della logica, a cura di V. Verra, Torino: UTET.

Heidegger M. (1968), Il concetto hegeliano di esperienza, in Sentieri interrotti, a cura di
P. Chiodi. Firenze: La Nuova Italia, pp. 103-190.

Hyppolite, J. (2017), Logica ed esistenza, a cura di S. Palazzo, Milano: Bompiani.

Landucci, S. (1978), La contraddizione in Hegel, Firenze: La Nuova Italia.

Nuzzo, A. (1997), La logica, in Cesa C. (a cura di), Guida a Hegel, Roma-Bari: Laterza,
42-44,

Pippin, R. (1989), Hegel s Idealism: The Satisfaction of Self-Consciousness, Cambridge:
University Press, Cambridge.

16



