
Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

17

Congedo dal sapere assoluto. Genesi, esito, riscatto
Lucio Cortella, Università Ca’ Foscari di Venezia, cortella@unive.it

Abstract
Absolute knowledge is not simply the achievement, on the part of consciousness, of 
complete  and  absolute  self-awareness;  it  is  simultaneously  the  exposition  of  that 
knowledge as the ultimate substance of all reality. In this way, Hegel transforms into a 
genuinely ontological thesis what, over the course of the work, had appeared as a purely 
epistemological experience:  “experience”  becomes  the  absolute,  and  the  critique  of 
ontology that  had accompanied this  “experience” is  converted into a  new ontology. 
Against this outcome, however, it is possible to “redeem” absolute knowledge from the 
self-reflexive  character  that  culminates  in  the  identification  of  epistemology  with 
ontology.  Such  a  redemption  becomes  conceivable  through  a  reconstruction  of  the 
intersubjective and normative foundations of spirit, and by preserving a conception of 
ethical life (ethos – Sittlichkeit) that cannot be subsumed under reflection or conceptual 
mediation. The phenomenological path thus remains the process whereby subjectivity 
learns, on the one hand, its mediation through an ethical objectivity that constitutes it, and 
on the other, the inescapable reflective mediation of reality. Yet the primacy of ethical life 
over reflection prevents any final subsumption of reality into conceptual mediation. In 
this  sense,  “phenomenology”  reverts  to  being  nothing  more  than  the  experience  of  
consciousness.

Keywords
Absolute Knowledge, Experience, Recognition, Ethos, Reflection

Com’è noto, per Hegel, decisivo non è l’esito di un processo, ma «il risultato insieme col 
suo divenire»1, ovvero il cammino che si è percorso per ottenere quel risultato. Il sapere 
assoluto, perciò, non può essere adeguatamente compreso limitandosi alle sole pagine che 
Hegel vi dedica nel capitolo conclusivo della Fenomenologia dello spirito (pagine che, tra 
l’altro, vengono in larga parte occupate proprio dalla riesposizione di quel percorso). Il 
processo – che prepara quell’«esito» – ne determina infatti  il  carattere, le pretese, il  
significato. È perciò nella lunga «genesi» – sostanzialmente l’intera opera – che troviamo 
racchiuso il segreto di quelle celebri pagine ed è da lì che è necessario prendere le mosse.

1. Genesi

La Fenomenologia dello spirito non è semplicemente una “Introduzione” alla “Scienza”, 
benché sia questo il significato fondamentale che Hegel le attribuisce. Essa è molto di più: 
è l’opera che serve a Hegel per “costruire” il suo concetto di Assoluto: ogni figura, ogni 
passaggio, ogni capitolo sono tutti “mattoni” fondamentali, essenziali, indispensabili, al 
fine di ottenere quel risultato. È nota la tesi hegeliana secondo cui non si ottiene l’assoluto 
con un «colpo di pistola»2 bensì grazie a un procedimento logico-argomentativo, che non 
presuppone l’Assoluto, né il punto di vista della “Scienza”, come vero, ma si limita ad 

1 Hegel (2008, 5).

mailto:cortella@unive.it


Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

18

assumere la mera esistenza del finito (concedendo quindi ai negatori dell’Assoluto la 
verità di un punto di vista empirico, relativo, contingente). Sia nella  Introduzione  alla 
Fenomenologia sia  in  quella  alla  Scienza  della  Logica Hegel  definisce  questo  suo 
procedimento  come  la  “negazione  determinata”3,  perché  volto  a  ottenere  la  verità 
“positiva” attraverso la “negazione” del punto di vista finito e la sua “elevazione” a un 
punto di vista “più alto”.

Questo punto di partenza finito, assunto come provvisoriamente vero, viene presentato 
da Hegel all’inizio dell’opera come la prospettiva della «coscienza naturale»4, cioè come 
una sorta di determinazione “ingenua” del nostro sapere, la consapevolezza immediata 
delle nostre certezze sensibili.  Qui – e in tutti  quei luoghi in cui Hegel ammette un 
necessario inizio dal finito – egli precisa che quel punto di partenza non dovrà però essere 
considerato «come una base solida»5, bensì come qualcosa che nel processo andrà «tolto».

Ne deriva che la “costruzione” fenomenologica dell’assoluto dovrà “togliere”6 quella 
coscienza finita da cui proviene, per condurla a qualcosa di più elevato. Propriamente essa 
dovrà  superare  la  sua  falsa  autoconsapevolezza,  lasciando  emergere qualcosa  che, 
secondo Hegel, essa «è già» ma di cui non è ancora consapevole. La coscienza ritiene 
infatti, erroneamente, di essere una soggettività finita di fronte a un mondo di cose – e di 
altre coscienze – a lei opposto. Pensa cioè di vivere in un contesto di opposizioni, in cui 
l’esterno  è  contrapposto  all’interno,  il  singolo  è  opposto  all’universale,  il  finito 
all’infinito, il soggettivo all’oggettivo. Tutto ciò, questa «opposizione della coscienza»7, 
questa  sua  “particolarità”,  dovrà  essere  superata  per  fare  spazio a  un’assolutezza 
oggettiva (che Hegel nel corso della Fenomenologia chiamerà «spirito»), un’assolutezza 
che di quella coscienza finita costituisce il fondamento, la verità, l’essenza ultima.

Quest’assolutezza emergerà dall’«interno» della coscienza, a partire dal suo percorso 
di  progressiva  coscientizzazione.  Non  si  tratterà  perciò  di  un’oggettività  a  lei 
contrapposta,  né  tantomeno  trascendente.  Il  processo  sarà  invece  immanente: è 
dall’interno della sua esperienza che emergerà qualcosa di più vero, più alto, ma anche più 
“proprio”, ovvero “ancor più” appartenente alla sua vera essenza.

L’assoluto si va perciò “costruendo” con un movimento duplice. Da un lato sarà un 
processo negativo: la coscienza dovrà autocriticarsi, negare le proprie certezze, negarsi. 
Dall’altro il processo sarà positivo: la coscienza apprenderà che essa è altro da ciò che 
pensava e questo altro si presenterà come qualcosa da cui essa dipende ma che al tempo 
stesso si rivela come la sua stessa natura. In altri termini, si tratta di un’esperienza di 
mediazione: la coscienza incontra qualcosa che è “altro” da lei ma che è anche parte di lei. 
È infatti condizione del suo stesso essere, qualcosa da cui essa viene determinata ma che si 

2 L’espressione ricorre sia nella Prefazione alla Fenomenologia (ivi, 21) sia nel Preambolo alla Scienza 
della Logica (Hegel 1968, 52).
3 Hegel (2008, 61-62); Hegel (1968, 36).
4 Hegel (2008, 60).
5 Il contesto in cui Hegel usa questa espressione è una «annotazione» enciclopedica sul rapporto tra finito e 
infinito, nella quale viene criticato il modo in cui la metafisica espone la cosiddetta “prova cosmologica” 
dell’esistenza di Dio, secondo la quale, partendo dal finito, dal mondo e dal contingente, si potrà pervenire 
all’infinito, al necessario, a Dio. Ebbene, quel punto di partenza finito non potrà mai essere considerato 
«come una base solida (als eine feste Grundlage)»,  perché su di esso si  dovrà esercitare «un’attività 
negativa», a seguito della quale esso si rivelerà «caduco, apparente, in sé e per sé nullo» (Hegel 1983, 61-62 
[§ 50, nota]).
6 Assumo qui la traduzione ormai consueta del termine tedesco «aufheben» usato da Hegel, ben consapevole 
che quel “togliere” non ha un significato meramente negativo ma anche di positiva “conservazione” del  
tolto, con in più la consapevolezza che proprio in virtù di quella doppia operazione positivo-negativa si  
ottiene qualcosa di  ancor più alto del  punto di partenza, qualcosa di  “elevato” (significato anch’esso  
presente nel verbo tedesco «aufheben»).
7 Hegel (1968, 31).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

19

trova “in” lei. L’intera esperienza fenomenologica è per la coscienza l’esperienza che essa 
è sempre “presso altro” e che è questo “altro” a costituire la sua natura più propria.

Nei  primi  capitoli  della  Fenomenologia  questa  alterità  si  manifesterà  a  partire 
dall’incontro della coscienza con il mondo della  natura, presentandosi come qualcosa 
d’altro sia rispetto all’oggettività naturale sia rispetto a lei stessa. Nel I capitolo sarà 
l’impatto con l’universalità immanente nel dato sensibile, nel II capitolo l’esperienza di 
un «per altro» dentro la cosa della percezione, nel III capitolo la scoperta di leggi naturali 
che lungi dall’essere «quiete» si manifestano come l’«inversione» di se stesse. A partire 
dal IV capitolo l’alterità si presenterà invece con i tratti dell’intersoggettività umana: 
l’oggettività della relazione di riconoscimento con un’altra autocoscienza (IV capitolo), la 
socialità che coopera alla «cosa» comune (V capitolo), le relazioni sociali, politiche e 
storiche (VI capitolo). La coscienza fa l’esperienza radicale che tutti questi “altri”, da lei 
incontrati al di fuori, sono in realtà parte di lei. Non fanno semplicemente parte della sua 
esperienza ma partecipano della sua stessa costituzione. La tesi di Hegel è che la nostra 
identità individuale è composta da tutto ciò che incontriamo: non solo le cose, ma anche 
gli altri soggetti vivono “dentro” di noi.

Nella seconda parte dell’opera (a partire dalla terza sezione del V capitolo, quella 
dedicata alla «Cosa stessa») la componente intersoggettiva sembra prendere decisamente 
il  sopravvento  rispetto  a  quella  “oggettiva”,  proponendosi  come la  via  maestra per 
l’assoluto. Il motivo è presto spiegato. Il confronto con l’altro soggetto è quello più 
funzionale a “togliere” la coscienza: essa deve abbandonare la falsa consapevolezza della 
propria “particolarità”, cioè della sua contrapposizione agli altri soggetti, per assumere 
progressivamente coscienza della propria “universalità”. Universalità, nell’uso che ne fa 
Hegel in queste pagine, significa “intersoggettività” della coscienza, ovvero il suo essere 
costituita come se stessa e come l’altra, superamento della contrapposizione fra queste 
due estremità, mediazione del sé con l’altro da sé.

Alla fine del VI capitolo il confronto fra due soggettività reciprocamente opposte, in 
cui l’una intende negare la validità dell’altra, si conclude con la reciproca «confessione» 
che esse sono «lo stesso» e che quella falsa opposizione nasconde la loro identità. Come 
scrive Hegel «l’io rimane uguale a se stesso nella sua esteriorizzazione (Entäußerung) 
perfetta»8, ovvero l’altro non è propriamente altro ma solo l’esteriorizzazione dell’uno e 
solo nell’identità con quell’altro sta la sua vera eguaglianza con sé.  In altri  termini: 
l’universalità (ovvero l’intersoggettività) è condizione dell’individualità.

Qui sta il passaggio decisivo. È infatti evidente che la coscienza, a quel punto, non sarà 
più quella di prima: si sta infatti “elevando” a qualcosa di superiore rispetto alla sua 
finitezza particolare.

Già nelle pagine dedicate alla  «coscienza infelice»,  nel  IV capitolo,  Hegel aveva 
chiarito come la condizione per superare l’infelicità fosse il «sacrificio» della coscienza 
finita: essa doveva sacrificare se stessa a favore della «coscienza immutabile», addirittura 
«rinunciando» a sé e muovendosi «contro la propria singolarità»9.

Ciò spiega la singolare circostanza per cui, raggiunto il riconoscimento reciproco alla 
fine del capitolo VI, delle due coscienze non resta più alcuna traccia, sostituite da un 
sopraggiunto  «spirito  esistente»,  così  come  non  resta  più  alcuna  traccia  del  loro 
riconoscimento intersoggettivo, sostituito dall’autoriconoscimento solitario dello «spirito 
esistente»  con  se  stesso  e  più  precisamente  fra  i  suoi  due  lati:  fra  la  sua  «essenza 
universale» e la «singolarità che è assolutamente entro sé»10.

8 Hegel (2008, 444).
9 Ivi, 153.
10 Ivi, 443.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

20

A questo punto la “costruzione” dell’assoluto ha raggiunto il suo  punto di svolta. 
Questo «spirito esistente (daseiende Geist)» è quell’oggettività nella quale la coscienza 
soggettiva  doveva  negarsi  per  riconoscersi  come diversa  e  più  alta.  Quel  sacrificio 
annunciato fin dalle pagine della «coscienza infelice» si è infine compiuto. E tuttavia 
quest’oggettività è emersa dall’interno della coscienza stessa. Si è trattato infatti di una 
sua presa di coscienza. In ciò sta il carattere straordinario (e del tutto originale) di questa 
“costruzione”. Si sta infatti formando un “in sé” oggettivo a partire dal soggetto. Quell’in-
sé consiste solo in una differente consapevolezza del sé. È il nuovo «per sé» ad aver 
determinato questo nuovo «in sé». La superiore consapevolezza ha prodotto un nuovo 
status ontologico: non più soggetto ma esistenza oggettiva (ovviamente un’oggettività 
posta ben al di là – e al di sopra – della precedente opposizione soggetto-oggetto).

Da ciò  lo  specifico  esito  della  Fenomenologia e  la  conseguente  duplicità che  lo 
caratterizza. Da un lato si tratta di un in sé oggettivo (che giustamente Hegel alla fine 
dell’opera  qualifica  come  un’«esistenza  nuova  (das  neue  Dasein)»11.  Dall’altro è 
un’esistenza  che  ha  la  forma  di  un  sapere:  in  effetti  è  “solo”  una  differente 
consapevolezza.  La formula  del  «sapere  assoluto (absolutes  Wissen)»  mette  insieme 
questi due caratteri, ben definiti da Hegel con la celebre formula dell’«in sé e per sé».

2. Esito

Prendiamo in considerazione allora questa  doppia natura del  sapere assoluto:  il  suo 
presentarsi come un sapere, quindi ancora con i caratteri della soggettività da un lato, e la 
sua assolutezza oggettiva, il suo collocarsi al di là del soggetto dall’altro.

Il primo carattere, quello su cui Hegel insiste più di tutto perché è quanto emerge dal 
percorso stesso della  Fenomenologia, è il suo presentarsi come l’ultimo stadio di una 
presa  di  coscienza:  la  soggettività  ha  finalmente  raggiunto  una  superiore  e  diversa 
consapevolezza di sé. Essa non “si sa” più come finita e particolare ma conosce se stessa 
come universale, riconoscendo in questa sua universalità la specifica natura della propria 
individualità. La coscienza non è più nella sua immediatezza finita ma è “trapassata” nella 
sua mediazione (con gli oggetti, con i soggetti, con la società e la storia). Si tratta di un lato 
del sapere assoluto che potremmo chiamare “epistemologico”, perché esprime solo una 
nostra conoscenza: alla fine “sappiamo” di non esser costituiti dalla nostra immediatezza 
particolare ma di essere insieme individuali e universali12.

Hegel  avrebbe  potuto  fermarsi  qui  e  non  pretendere  “di  più”  dal  percorso 
fenomenologico. In effetti molte delle recenti interpretazioni di Hegel si fermano a questo 
primo, semplice lato del sapere assoluto, con l’intenzione di renderlo compatibile con 
buona parte  delle  prospettive  filosofiche contemporanee13:  si  tratterebbe  solo di  una 
conoscenza (benché di una sua forma “elevata”). Il sapere assoluto esprimerebbe perciò la 
nostra consapevolezza di essere sempre “presso altro”, o di essere “sociali”, ovvero di 
“essere  riconosciuti”.  Il  carattere  “assoluto”  di  questo  sapere  consisterebbe 
essenzialmente nel suo essere ab-solutus, sciolto, indipendente da altro, autoriferito. In 

11 Ivi, 531.
12 Hegel distingue individualità da particolarità. Quest’ultima indica una identità individuale contrapposta 
alle altre individualità e quindi necessariamente finita. La vera individualità invece è costituita dalla sua 
implicazione con l’altro da sé, ponendosi quindi al tempo stesso come individuale e universale.
13 Mi riferisco soprattutto, ma non solo, alle letture americane di Hegel sorte a partire dagli anni Ottanta del 
secolo scorso. Si veda, a titolo di esempio: Pippin (1989), Pinkard (2013), Brandom (2019), Ruggiu-Testa (a 
cura di) (2003). Per uno sguardo complessivo cfr. Corti (2014). Interpretazioni “deflazionate” del sapere  
assoluto sono presenti anche in Geraets (1984), Bodei (1987) (2014), Vinci (2021).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

21

effetti Hegel ripete in continuazione che si tratta fondamentalmente di un sapere che 
conosce se stesso, che ha «la forma del Sé»14, il cui oggetto è solo questo sapere stesso. 
Con queste formule egli intende affermare il carattere riflessivo e autoriferito di questa 
conoscenza, da cui deriverebbe la sua assolutezza. Infatti l’esser mediato di quel sapere 
non sarebbe a sua volta mediabile da nient’altro: l’unica immediatezza possibile sarebbe 
quella costituita dalla totalità delle mediazioni e la cui sussistenza è condizione di quel 
mediare.

 Tuttavia, se facciamo attenzione alle pagine finali della Fenomenologia ci accorgiamo 
ben presto che questa lettura del sapere assoluto rimane ben al di sotto delle pretese di 
Hegel. E, come vedremo, non potrebbe essere altrimenti. L’obiettivo di conferire alla 
nostra coscienza una nuova (e superiore) consapevolezza di sé viene infatti accompagnato 
dal  raggiungimento  di  una  tesi  “ontologica” intorno alla  natura  della  realtà.  In  ciò 
consiste il  secondo lato del sapere assoluto. Accanto alla tesi della  mediazione della  
nostra coscienza Hegel ha infatti  sviluppato la tesi complementare della  mediazione 
concettuale di ogni realtà: non si dà nessun in-sé che non sia mediato dal sapere, che non 
sia – perciò – anche per-sé. Non vi è alcuna sostanza autosussistente che sia indipendente 
dal “sapere”: tutto ciò che è sostanziale si  è via via risolto nella  relazionalità,  nella 
mediazione concettuale. Proprio nel capitolo dedicato al sapere assoluto Hegel chiarisce 
in modo inequivoco che il senso ultimo del percorso fenomenologico è stato quello di aver 
prodotto «la metamorfosi (Verwandlung) di quell’in sé nel per sé, della sostanza nel 
soggetto»15.

Ma allora, proprio grazie a quella metamorfosi, grazie al fatto che tutta la realtà è 
mediata e si è fatta “per sé”, questa stessa mediazione universale si è manifestata come  
l’essenza del tutto. Se non vi è alcun “in sé” che non sia mediato dal sapere assoluto, sarà 
proprio questo sapersi assoluto ad essere l’essenza del tutto. Il corso fenomenologico ha 
finito col trasformare l’esperienza totalizzante della mediazione nella verità ultima e 
finale. Quell’esperienza soggettiva, quel «fare (Tun) proprio del Sé», ovvero «l’attività 
(Tun) che il Sé compie entro se stesso» non è stata solo un’esperienza soggettiva ma va 
assunta «come ogni essenzialità (Wesenheit) e ogni esistenza (Dasein)»16.

L’esito ontologico era perciò inevitabile. La critica della sostanza (il suo sciogliersi nel 
soggetto)  si  è  capovolta  nel  suo  ristabilimento:  c’è  una sostanza delle  cose ed  è  il 
pensiero, anzi il pensarsi. Così il concetto – in cui la sostanza doveva risolversi – è stato 
inevitabilmente ri-ontologizzato. Del resto, una tesi analoga era stata anticipata da Hegel 
nella Prefazione, quando aveva affermato in modo perentorio che «solo lo spirituale (das 
Geistige) è il veramente reale (das Wirkliche)17. Se è vero che non ci può essere una 
mediazione definitiva e che l’esito di ogni mediazione è a sua volta sempre mediabile, è 
anche  vero  che  l’attività  del  mediare  non  è  a  sua  volta  mediabile,  ovvero  è 
un’immediatezza assoluta. In ciò risiede la sua sostanzialità.

In  questa  trasformazione  dell’esperienza  conoscitiva  in  una  realtà  ontologica 
(nell’assoluto) svolge un ruolo decisivo la forza che Hegel attribuisce alla riflessione. È in 
essa che va individuato il vero motore della Fenomenologia dello spirito. Com’è noto, 
l’esperienza  fenomenologica  è  un  movimento  riflessivo  grazie  al  quale  ogni 
immediatezza viene ricondotta alla sua mediazione con l’altro. Dato che per Hegel in 
quella mediazione risiede la verità dell’immediatezza iniziale, quell’immediatezza viene 

14 Hegel (2008, 523).
15 Ivi, 526.
16 Ivi,  523.  Con più precisione Hegel  scrive che  il  nostro  «sapere» riguardante  l’attività  del  Sé non  
dev’essere riferito solo a quell’attività ma va inteso come relativo a tutto ciò che esiste, ovvero «è il sapere 
di questo soggetto come della sostanza» (ibid.). Non si tratta di due saperi distinti ma del medesimo sapere.
17 Ivi, p. 19.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

22

totalmente risolta nel suo risultato. In altri termini la forza della riflessione non consiste 
semplicemente nel  mettere  in relazione il  dato iniziale con la sua mediazione bensì 
nell’assumere come essenza di quel dato il processo riflessivo su di esso. Ne consegue che 
la riflessione non rimane mai esterna e soggettiva ma diventa il movimento oggettivo di 
quell’iniziale immediatezza.

Illuminante a questo proposito è quanto Hegel scrive in un altro contesto, ovvero in una 
fondamentale «Nota» contenuta nella  Logica dell’essenza. Siamo nei paragrafi iniziali 
dedicati alla categoria della riflessione, nei quali Hegel elabora le prime determinazioni in 
cui si va articolando la sua nozione di essenza. Nella «Nota» alla riflessione esterna18 

Hegel prende posizione nei confronti del “giudizio riflettente” kantiano, una modalità di 
riflessione che Hegel non ha difficoltà a qualificare come “esterna”. Com’è noto, per Kant 
il giudizio riflettente è un’operazione soggettiva, grazie alla quale la nostra facoltà di 
giudizio individua nelle determinazioni particolari (oggetti naturali o manufatti umani, 
come le opere d’arte) un “significato” universale, un’armonia formale, una finalità ultima, 
che oltrepassa la loro mera determinazione empirica19.  Tuttavia Hegel, di contro alle 
intenzioni kantiane, ritiene che quella riflessione non debba rimanere semplicemente 
soggettiva ed esterna all’oggetto. Essa, infatti, individuando la presenza dell’universale 
nel determinato, ne svelerebbe l’essenza, risolvendo in tal modo quella determinazione 
nella sua verità ultima. In breve: la riflessione trasforma il determinato nell’universale. La 
mediazione del dato (l’universale cui esso è stato ricondotto) «vale come essenza di 
quell’immediato dal quale si comincia»20. L’immediato è stato  risolto nella riflessione 
stessa. Di quella determinazione, dei suoi caratteri empirici, della sua naturalità e datità,  
non è rimasto più nulla. La riflessione non si è limitata a mettere in relazione il particolare 
col suo universale ma ha trasformato quel dato nel concetto universale, senza lasciare 
alcun residuo dietro di sé. E infatti – conclude Hegel – quel dato iniziale, dopo l’intervento 
della riflessione, «vale come un nullo», sicché le risultanti di quella operazione riflessiva 
«valgon non già come un che di estrinseco rispetto a lui, ma come il suo essere vero e 
proprio»21. Quell’esperienza riflessiva sulla cosa è diventata la cosa, la vera cosa, l’unica 
cosa veramente rimasta, perché l’unica essenziale. In tal modo la riflessione ha perso la 
sua “esteriorità” trasformandosi nella «riflessione assoluta»22.

Questa nozione di riflessione, così ben delineata in queste poche ma fondamentali 
pagine della Scienza della Logica, è il motore segreto dell’idealismo oggettivo di Hegel, il 
vero artefice della sua “costruzione” dell’assoluto, di un assoluto che ha potuto assumere 
in tal modo la forma del “sapere-sé”. È questa riflessione (che potremmo perfino chiamare 
“produttiva”23) a risolvere l’esperienza fenomenologica in un’ontologia24. L’unico vero in 
sé rimasto è questa infinita riflessione su di sé operata dal sapere, nella quale l’esperienza 
fenomenologica viene elevata ad assoluto.

18 Hegel (1968, 449-451).
19 Cfr. Kant (1974, 18-20). La finalità nel caso del giudizio estetico è solo «formale», mentre nel caso del  
giudizio teleologico è «reale» (ivi, 35).
20 Hegel 1968, 450.
21 Ibidem.
22 Ibidem.
23 Non è casuale la scelta hegeliana di denominare l’esperienza fenomenologica della coscienza un’attività, 
un fare (das Tun), come abbiamo visto poc’anzi.
24 La coincidenza fra «attività del conoscere» e «natura della cosa» è il tema fondamentale dell’ultimo 
sillogismo della filosofia, con cui si conclude l’Enciclopedia delle scienze filosofiche (Hegel 1983, 566 [§ 
577]).  Risulta  perciò  del  tutto  pertinente  l’interpretazione  heideggeriana  secondo  cui  col  termine 
«esperienza» Hegel intende «l’essere dell’ente» (Heidegger 1968, 164), cioè la verità delle cose. Dato che  
quell’esperienza si risolve nel sapere-sé, cioè nella «presentazione del soggetto assoluto a se stesso», finisce 
per diventare «la parusia dell’Assoluto» (ivi, 169).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

23

Senza l’attribuzione alla riflessione di questa capacità produttiva (o “trasfigurativa”) 
non sarebbe possibile risolvere nello spirito la totalità delle cose. Lo spirito rimarrebbe 
solo la dimensione in cui si fa esperienza del mondo, degli altri, della storia, senza poter 
risolvere quell’esperienza nell’unico vero mondo, nell’unico vero “in sé”, cioè nel per sé 
oggettivo. La Fenomenologia tornerebbe ad essere solo la nostra esperienza del carattere 
mediato del reale, senza che questa mediazione si potesse risolvere nell’unica vera realtà.

Da questa torsione ontologica del sapere assoluto è necessario prendere congedo. E 
non solo perché l’attribuzione alla riflessione di quella capacità trasformativa risulta 
ingiustificata, ma anche perché solo salvaguardando l’irriducibilità del qualcosa rispetto 
alla mediazione potremmo preservare la capacità della dialettica di aprire all’alterità e alla 
differenza. Se l’esperienza del mediare non lascia dietro di sé alcun “residuo”, se le cose si 
risolvono nella riflessione sulle cose, tutto è destinato a ridursi nell’autoriflessività del 
sapersi.  La stessa processualità,  la storicità,  il  divenire si  risolverebbero nell’infinito 
ripetersi dell’identico.

3. Riscatto

Come  “salvare”  il  sapere  assoluto  dal  suo  risolversi  in  una  riproposizione  del 
sostanzialismo  metafisico?  Come  “salvare”  i  risultati  più  rilevanti  dell’esperienza 
fenomenologica mantenendola nel suo porsi  solo come un’esperienza e preservandola 
dalla sua trasformazione ontologica? Non è forse il caso, allora, di riprendere in mano 
quel  percorso fenomenologico,  per  svelarne  altre  componenti  essenziali,  oscurate  in 
conclusione  dal  risultato  finale?  E  in  quell’esito,  apparentemente  univoco,  non  si 
nascondono forse alcune tesi  filosofiche che possono essere valorizzate anche in un 
contesto differente rispetto a quello che ha in mente Hegel?

Certo, noi sappiamo quale sia il risultato cui Hegel tiene per davvero. Le parole da lui 
usate  nelle  pagine  finali  dell’opera  sono  inequivocabili.  Ma  non  possiamo di  certo 
ignorare quanto era emerso nella lunga genesi, dalla quale emergono almeno altre due tesi  
fondamentali,  entrambe  argomentate  e  difese  da  Hegel  in  molteplici  luoghi 
fenomenologici. La nozione di sapere assoluto non le mette in discussione. Anzi, per certi 
versi,  le  contiene  dentro  di  sé,  anche  se  la  sua  pretesa  ontologica  rischia  di 
comprometterne la portata e gli effetti.

La prima tesi afferma che non si dà alcuna immediatezza che non sia mediata, che non 
c’è alcun “in sé” delle cose indipendente dalla riflessione su di esso. Ma se non ci si può 
fermare davanti ad alcun “in sé”, il processo del mediare diventa necessariamente infinito. 
Ebbene la condizione di quell’infinità è proprio l’irriducibilità del qualcosa, la sua unicità, 
la sua infinita resistenza al potere riflessivo. L’infinità della mediazione entra perciò in 
conflitto con la pretesa della riflessione di risolvere ogni immediatezza al suo interno 
senza residui25.

La seconda tesi è la speculare presa di coscienza che anche la soggettività è mediata da 
altro, che essa non è mai sola con se stessa, ma è intrecciata con gli oggetti e i con soggetti 
che  incontra  nel  suo  percorso.  La  “particolarità”  della  coscienza  è  perciò  falsa, 
contraddetta dalla sua costitutiva “universalità”. Questa si presenta come un’oggettività 
da cui la coscienza dipende e che non riesce mai del tutto a fare propria, un’oggettività che 
via via si rivela come la sua vera essenza. A questa oggettività indipendente Hegel dà il 

25 «Non potrebbe esserci alcuna mediazione senza il qualcosa, Nell’immediatezza non si trova il suo esser 
mediato allo stesso modo che nella mediazione un immediato che verrebbe mediato. Hegel ha trascurato 
questa differenza (…) “Mediazione” non significa affatto che essa assorbe tutto, anzi postula qualcosa da 
mediare, non assorbibile» (Adorno 2004, 155).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

24

nome di “spirito”, una realtà non solo molto più ampia ed estesa rispetto all’individuo ma 
anche dotata di una razionalità che oltrepassa le ragioni finite della coscienza particolare, 
affondando le sue radici nell’Idea logica.

Si tratta ora di ripensare quella realtà oggettiva – che oltrepassa la coscienza finita – in 
termini diversi dalla sua comprensione come un in-sé autoriflessivo. Hegel, in effetti, vuol 
condurre  la  nostra  esperienza  a  un  esito  in  cui  essa  non  solo  si  comprenda  come 
autoriflessiva  ma  riconosca  in  quell’autoriflessività  anche  la  condizione  della  sua 
assolutezza. Elevata a tale assolutezza, quell’autoriflessività diventa così il fondamento 
della totalità delle cose. Questa tesi sarà riproposta e consolidata nel corso della Scienza 
della  Logica,  quando,  nel  passaggio  dall’«essenza»  al  «concetto»,  Hegel  porrà 
nell’autoriflessività  del  concetto  la  condizione  della  sostanza26.  Confermerà  questo 
quadro il  terzo sillogismo della «Filosofia» – alla conclusione dell’Enciclopedia delle  
scienze filosofiche –quando «la ragione che sa se stessa» sarà esposta come la condizione 
sia della natura sia dello spirito (entrambi ridotti a semplici  Erscheinungen, ovvero a 
«manifestazioni della ragione che sa se stessa»27).

È  dunque  alla  nozione  di  «spirito»  che  dobbiamo  ritornare,  mantenendone  le 
caratteristiche di oggettività indipendente dai soggetti ma al tempo stesso parte essenziale 
di  essi.  Si  tratta  tuttavia  di  ripensare  quella  nozione  abbandonandone  la  pretesa 
assolutistica e totalizzante conferitole da Hegel. Nel corso dello sviluppo fenomenologico 
quell’oggettività, apparsa a lungo indipendente, altra, se non ostile, si manifesta a un certo 
punto (siamo alla fine del capitolo V) come una realtà in cui gli individui si riconoscono. 
Hegel la chiama il «fare di tutti e di ciascuno»28, svelandola come il mondo storico-sociale 
in cui ogni individualità si intreccia con le altre individualità e con gli oggetti del loro 
operare. Ora, il carattere primario che Hegel in quelle pagine conferisce a tale oggettività 
non è quello teoretico-ontologico del sapersi (in cui – alla fine dell’opera – si risolve ogni 
essenzialità) ma è il carattere normativo del mondo etico.

Ciò che costituisce l’oggetto della coscienza ha il significato di essere il vero; il vero è e  
vale nel senso di essere e di avere validità in se stesso e per se stesso; è la cosa assoluta 
che non soffre più dell’opposizione fra la certezza e la sua verità, fra l’universale e il  
singolo, fra lo scopo e la sua realtà (…) ecco perché questa cosa è la sostanza etica29.

Il carattere normativo dello spirito, in realtà, era già emerso nel capitolo IV, quando Hegel 
aveva individuato nell’oggettività della relazione di riconoscimento la presenza dello 
spirito, lì definito «Io che è Noi, e Noi che è Io»30. Benché in quelle celebri pagine Hegel 
non qualifichi mai la relazione di riconoscimento come una relazione etica, questa resta 
implicita nella tesi della necessaria  reciprocità del riconoscimento, in cui non basta il 
desiderio  “egoistico”  di  venir riconosciuto,  ma  diventa  indispensabile  la  volontà 
“altruistica” di dover riconoscere attivamente l’altro.

Ciascuna vede l’altra fare la stessa cosa che essa fa; ciascuna fa per parte sua proprio ciò 
che sollecita nell’altra; e anche quel che fa, pertanto, lo fa solamente nella misura in cui 
l’altra fa lo stesso. Il fare unilaterale sarebbe inutile, poiché ciò che deve accadere può 
istituirsi solo grazie a entrambe31.

26 Hegel (1968, 652-657).
27 Hegel (1983, 566, § 577).
28 Hegel (2008, 278).
29 Ivi, 279.
30 Ivi, 127.
31 Ivi, 129. Hegel nasconde il motivo vero di questa necessaria reciprocità, ma è evidente che nessuna  
autocoscienza  possa  sentirsi  riconosciuta  da  una  soggettività  che  lei  non  ritenga  capace  e  degna di 



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

25

Quel  carattere  normativo,  sottaciuto  nelle  pagine  del  capitolo  IV,  diventa  del  tutto 
esplicito alla fine del VI, dove il riconoscimento assume i tratti della «riconciliazione» e 
del «perdono» reciproco32. Proprio in quelle pagine Hegel mette in rilievo il carattere 
oggettivo, quasi impersonale,  della riconciliazione, che alla fine  si  impone sulla due 
soggettività, fino a quel momento in lotta. Esse quindi si trovano, per l’ennesima volta, a 
fare i conti con un’oggettività (da Hegel denominata «spirito esistente»33) che le conduce 
a riconciliarsi e a riconoscersi universali. Qui si rischiara la tesi fenomenologica secondo 
cui la nostra individualità è non solo il prodotto dei rapporti di riconoscimento, ma è 
soprattutto  il  prodotto  della  normatività  sottesa  a  tali  rapporti.  Noi  non  siamo 
semplicemente  il  risultato  delle  relazioni  intersoggettive  o  dell’altro  soggetto,  ma 
portiamo in noi il sigillo dell’oggettività etica  implicita in tali relazioni riconoscitive. 
Siamo  il  prodotto  di  un  ethos  originario che  precede  e  forma  la  nostra  identità 
individuale34.

Tuttavia in tale eticità originaria Hegel fa irrompere la forza negativa della riflessione, 
che  col  suo  potere  trasfigurativo  risolve  quello  spirito  oggettivo  normativamente 
caratterizzato in un sapersi teoretico conclusivo, da cui sparisce ogni traccia di eticità. La 
riflessione non conosce ostacoli e anche quella sostanza etica alla fine viene ricondotta 
nella pura dimensione della trasparenza teoretica.

Di contro a tale esito si tratta invece di restituire a quell’ethos originario (in cui risiede 
l’oggettività dello spirito) la sua irriducibilità alla riflessione e al sapersi. In altri termini 
va riconosciuta la natura etica nascosta all’interno del sapere assoluto35.  Per ottenere 
l’assolutezza  dell’autoriferimento  riflessivo  Hegel  ha  dovuto  reprimerla.  Va  invece 
liberata.  Un sapere  assoluto  riscattato  in  termini  normativi  potrà  così  restituire  alla 
differenza e all’alterità tutto ciò che le rende irriducibili all’identità e al sapere. Al tempo 
stesso esso potrà conferire alla dialettica la sua piena valenza critica, la sua resistenza nei 
confronti di ogni tentazione di riaffermare la positività dell’esistente. Infine, solo questo 
rovesciamento normativo del sapere assoluto restituirà ai soggetti la loro vera autonomia: 
questa ha certamente nella relazione con l’altro la sua condizione fondamentale, ma non 
può risolversi, senza residui, in quella relazione medesima. E unicamente il carattere etico 
della relazione reciproca consente ai soggetti la reciproca irriducibilità, ovvero la radice 
della loro incomparabile unicità.

riconoscerla. Ebbene, ritenere qualcuno degno di riconoscere significa averlo attivamente riconosciuto.
32 Ivi, 443.
33 «La parola della riconciliazione è lo spirito esistente» (ibid.) e ancora: «Il sì della riconciliazione (…) è 
l’esistenza dell’Io che si è esteso fino alla dualità» (ivi, 444).
34 Che il riconoscimento sia essenzialmente il risultato di un ethos originario e non semplicemente di un 
rapporto intersoggettivo è la tesi sostenuta in Cortella 2023.
35 Sia  Vinci  (1999)  e  Vinci  (2021),  sia  Andreozzi  (2023),  tematizzano  la  radice  intersoggettiva  e 
riconoscitiva del sapere assoluto hegeliano, tuttavia non ne svelano fino in fondo la fondamentale natura 
etica, il  che li  trattiene dal mettere in luce l’inevitabile incompatibilità fra questa radice e il  risultato  
teoretico conclusivo.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

26

Bibliografia

‍Adorno Th. W. (2004), Dialettica negativa, Torino: Einaudi.
Andreozzi G. (2023),  Conciliazione delle autocoscienze e intersoggettività del sapere  

assoluto, in «Archivio di storia della cultura», XXXVI: 203-230.
Bodei R. (1987), Scomposizioni. Forme dell’individuo moderno, Torino: Einaudi.
— (2014), La civetta e la talpa. Sistema ed epoca in Hegel, Bologna: Il Mulino.
Brandom R. (2019), A Spirit of Trust: A Reading of Hegel’s Phenomenology, Cambridge 

(Mass.): Harvard University Press.
Cortella L. (2023), L’ethos del riconoscimento, Roma-Bari: Laterza.
‍Corti L. (2014), Ritratti hegeliani. Un capitolo della filosofia americana contemporanea, 

Roma: Carocci.
‍Geraets Th. (1984),  Lo spirito assoluto come apertura del sistema hegeliano, Napoli: 

Bibliopolis.
Hegel G.W.F. (1968), Scienza della logica, Bari: Laterza.
— (1983), Enciclopedia delle scienze filosofiche, Roma-Bari: Laterza.
— (2008), La fenomenologia dello spirito, Torino: Einaudi.
‍Heidegger M. (1968), Sentieri interrotti, Firenze: La Nuova Italia.
Kant I. (1974), Critica del giudizio, Roma-Bari: Laterza.
Pinkard T. (2013), La Fenomenologia di Hegel. La socialità della ragione, Milano-Udine: 

Mimesis.
‍Pippin R. (1989), Hegel’s Idealism. The Satisfaction of Self-Consciousness, Cambridge: 

Cambridge University Press. 
‍Ruggiu L., Testa I. (a cura di) (2003), Hegel contemporaneo. La ricezione americana di  

Hegel a confronto con la tradizione europea, Milano: Guerini e Associati. 
‍Vinci  P.  (1999),  “Coscienza  infelice”  e  “anima  bella”.  Commentario  della  

Fenomenologia dello Spirito di Hegel, Milano: Guerini e Associati.
— (2021), Spirito e tempo. Commentario della Fenomenologia dello spirito. Il sapere  

assoluto, Napoli: Istituto Italiano per gli Studi Filosofici Press. 


