Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

Congedo dal sapere assoluto. Genesi, esito, riscatto
Lucio Cortella, Universita Ca’ Foscari di Venezia, cortella@unive.it

Abstract

Absolute knowledge is not simply the achievement, on the part of consciousness, of
complete and absolute self-awareness; it is simultaneously the exposition of that
knowledge as the ultimate substance of all reality. In this way, Hegel transforms into a
genuinely ontological thesis what, over the course of the work, had appeared as a purely
epistemological experience: “experience” becomes the absolute, and the critique of
ontology that had accompanied this “experience” is converted into a new ontology.
Against this outcome, however, it is possible to “redeem” absolute knowledge from the
self-reflexive character that culminates in the identification of epistemology with
ontology. Such a redemption becomes conceivable through a reconstruction of the
intersubjective and normative foundations of spirit, and by preserving a conception of
ethical life (ethos — Sittlichkeit) that cannot be subsumed under reflection or conceptual
mediation. The phenomenological path thus remains the process whereby subjectivity
learns, on the one hand, its mediation through an ethical objectivity that constitutes it, and
on the other, the inescapable reflective mediation of reality. Yet the primacy of ethical life
over reflection prevents any final subsumption of reality into conceptual mediation. In
this sense, “phenomenology” reverts to being nothing more than the experience of
consciousness.

Keywords
Absolute Knowledge, Experience, Recognition, Ethos, Reflection

Com’¢ noto, per Hegel, decisivo non ¢ I’esito di un processo, ma «il risultato insieme col
suo divenire»', ovvero il cammino che si & percorso per ottenere quel risultato. Il sapere
assoluto, percio, non puo essere adeguatamente compreso limitandosi alle sole pagine che
Hegel vi dedica nel capitolo conclusivo della Fenomenologia dello spirito (pagine che, tra
I’altro, vengono in larga parte occupate proprio dalla riesposizione di quel percorso). Il
processo — che prepara quell’«esito» — ne determina infatti il carattere, le pretese, il
significato. E percio nella lunga «genesi» — sostanzialmente 1’intera opera — che troviamo
racchiuso il segreto di quelle celebri pagine ed ¢ da li che € necessario prendere le mosse.

1. Genesi

La Fenomenologia dello spirito non ¢ semplicemente una “Introduzione” alla “Scienza”,
benché sia questo il significato fondamentale che Hegel le attribuisce. Essa € molto di piu:
¢ "opera che serve a Hegel per “costruire” il suo concetto di Assoluto: ogni figura, ogni
passaggio, ogni capitolo sono tutti “mattoni” fondamentali, essenziali, indispensabili, al
fine di ottenere quel risultato. E nota la tesi hegeliana secondo cui non si ottiene I’assoluto
con un «colpo di pistolan? bensi grazie a un procedimento logico-argomentativo, che non
presuppone 1’Assoluto, né il punto di vista della “Scienza”, come vero, ma si limita ad

' Hegel (2008, 5).
17


mailto:cortella@unive.it

Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

assumere la mera esistenza del finito (concedendo quindi ai negatori dell’Assoluto la
verita di un punto di vista empirico, relativo, contingente). Sia nella Introduzione alla
Fenomenologia sia in quella alla Scienza della Logica Hegel definisce questo suo
procedimento come la “negazione determinata™, perché volto a ottenere la verita
“positiva” attraverso la “negazione” del punto di vista finito e la sua “elevazione” a un
punto di vista “piu alto”.

Questo punto di partenza finito, assunto come provvisoriamente vero, viene presentato
da Hegel all’inizio dell’opera come la prospettiva della «coscienza naturale»?, cioé come
una sorta di determinazione “ingenua” del nostro sapere, la consapevolezza immediata
delle nostre certezze sensibili. Qui — e in tutti quei luoghi in cui Hegel ammette un
necessario inizio dal finito — egli precisa che quel punto di partenza non dovra pero essere
considerato «come una base solida»’, bensi come qualcosa che nel processo andra «toltoy.

Ne deriva che la “costruzione” fenomenologica dell’assoluto dovra “togliere ™ quella
coscienza finita da cui proviene, per condurla a qualcosa di piu elevato. Propriamente essa
dovra superare la sua falsa autoconsapevolezza, lasciando emergere qualcosa che,
secondo Hegel, essa «¢ gia» ma di cui non ¢ ancora consapevole. La coscienza ritiene
infatti, erroneamente, di essere una soggettivita finita di fronte a un mondo di cose — e di
altre coscienze — a lei opposto. Pensa cio¢ di vivere in un contesto di opposizioni, in cui
I’esterno ¢ contrapposto all’interno, il singolo ¢ opposto all’universale, il finito
all’infinito, il soggettivo all’oggettivo. Tutto cio, questa «opposizione della coscienza»’,
questa sua “particolarita”, dovra essere superata per fare spazio a un’assolutezza
oggettiva (che Hegel nel corso della Fenomenologia chiamera «spirito»), un’assolutezza
che di quella coscienza finita costituisce il fondamento, la verita, I’essenza ultima.

Quest’assolutezza emergera dall’«interno» della coscienza, a partire dal suo percorso
di progressiva coscientizzazione. Non si trattera perci0 di un’oggettivita a lei
contrapposta, né tantomeno trascendente. Il processo sara invece immanente: ¢
dall’interno della sua esperienza che emergera qualcosa di piu vero, piu alto, ma anche piu
“proprio”, ovvero “ancor piu” appartenente alla sua vera essenza.

L’assoluto si va percio “costruendo” con un movimento duplice. Da un lato sara un
processo negativo: la coscienza dovra autocriticarsi, negare le proprie certezze, negarsi.
Dall’altro il processo sara positivo: la coscienza apprendera che essa ¢ altro da cio che
pensava e questo altro si presentera come qualcosa da cui essa dipende ma che al tempo
stesso si rivela come la sua stessa natura. In altri termini, si tratta di un’esperienza di
mediazione: la coscienza incontra qualcosa che ¢ “altro” da lei ma che ¢ anche parte di lei.
E infatti condizione del suo stesso essere, qualcosa da cui essa viene determinata ma che si

% L’espressione ricorre sia nella Prefazione alla Fenomenologia (ivi, 21) sia nel Preambolo alla Scienza
della Logica (Hegel 1968, 52).
* Hegel (2008, 61-62); Hegel (1968, 36).
* Hegel (2008, 60).
> 11 contesto in cui Hegel usa questa espressione € una «annotazione» enciclopedica sul rapporto tra finito e
infinito, nella quale viene criticato il modo in cui la metafisica espone la cosiddetta “prova cosmologica”
dell’esistenza di Dio, secondo la quale, partendo dal finito, dal mondo e dal contingente, si potra pervenire
all’infinito, al necessario, a Dio. Ebbene, quel punto di partenza finito non potra mai essere considerato
«come una base solida (als eine feste Grundlage)», perché su di esso si dovra esercitare «un’attivita
negativay, a seguito della quale esso si rivelera «caduco, apparente, in sé¢ e per sé nullo» (Hegel 1983, 61-62
[§ 50, nota]).
5 Assumo qui la traduzione ormai consueta del termine tedesco «aufheben» usato da Hegel, ben consapevole
che quel “togliere” non ha un significato meramente negativo ma anche di positiva “conservazione” del
tolto, con in piu la consapevolezza che proprio in virtu di quella doppia operazione positivo-negativa si
ottiene qualcosa di ancor piu alto del punto di partenza, qualcosa di “elevato” (significato anch’esso
presente nel verbo tedesco «autheben»).
" Hegel (1968, 31).

18



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

trova “in” lei. L’intera esperienza fenomenologica € per la coscienza I’esperienza che essa
¢ sempre “presso altro” e che ¢ questo “altro” a costituire la sua natura piu propria.

Nei primi capitoli della Fenomenologia questa alterita si manifestera a partire
dall’incontro della coscienza con il mondo della natura, presentandosi come qualcosa
d’altro sia rispetto all’oggettivita naturale sia rispetto a lei stessa. Nel I capitolo sara
I’impatto con ’'universalita immanente nel dato sensibile, nel II capitolo I’esperienza di
un «per altro» dentro la cosa della percezione, nel III capitolo la scoperta di leggi naturali
che lungi dall’essere «quiete» si manifestano come I’«inversione» di se stesse. A partire
dal IV capitolo I’alterita si presentera invece con 1 tratti dell’intersoggettivita umana:
I’oggettivita della relazione di riconoscimento con un’altra autocoscienza (IV capitolo), la
socialita che coopera alla «cosa» comune (V capitolo), le relazioni sociali, politiche e
storiche (VI capitolo). La coscienza fa I’esperienza radicale che tutti questi “altri”, da lei
incontrati al di fuori, sono in realta parte di lei. Non fanno semplicemente parte della sua
esperienza ma partecipano della sua stessa costituzione. La tesi di Hegel ¢ che la nostra
identita individuale ¢ composta da tutto cid che incontriamo: non solo le cose, ma anche
gli altri soggetti vivono “dentro” di noi.

Nella seconda parte dell’opera (a partire dalla terza sezione del V capitolo, quella
dedicata alla «Cosa stessa») la componente intersoggettiva sembra prendere decisamente
il sopravvento rispetto a quella “oggettiva”, proponendosi come la via maestra per
I’assoluto. Il motivo ¢ presto spiegato. Il confronto con I’altro soggetto ¢ quello piu
funzionale a “togliere” la coscienza: essa deve abbandonare la falsa consapevolezza della
propria “particolarita”, cio¢ della sua contrapposizione agli altri soggetti, per assumere
progressivamente coscienza della propria “universalita”. Universalita, nell’uso che ne fa
Hegel in queste pagine, significa “intersoggettivita” della coscienza, ovvero il suo essere
costituita come se stessa e come 1’altra, superamento della contrapposizione fra queste
due estremita, mediazione del sé con I’altro da sé.

Alla fine del VI capitolo il confronto fra due soggettivita reciprocamente opposte, in
cui I’una intende negare la validita dell’altra, si conclude con la reciproca «confessione»
che esse sono «lo stesso» e che quella falsa opposizione nasconde la loro identita. Come
scrive Hegel «I’io rimane uguale a se stesso nella sua esteriorizzazione (Entduflerung)
perfettan®, ovvero I’altro non ¢ propriamente altro ma solo I’esteriorizzazione dell’uno e
solo nell’identita con quell’altro sta la sua vera eguaglianza con sé. In altri termini:
I’universalita (ovvero I’intersoggettivita) ¢ condizione dell’individualita.

Qui sta il passaggio decisivo. E infatti evidente che la coscienza, a quel punto, non sara
piu quella di prima: si sta infatti “elevando” a qualcosa di superiore rispetto alla sua
finitezza particolare.

Gia nelle pagine dedicate alla «coscienza infelice», nel IV capitolo, Hegel aveva
chiarito come la condizione per superare I’infelicita fosse il «sacrificio» della coscienza
finita: essa doveva sacrificare se stessa a favore della «coscienza immutabiley, addirittura
«rinunciando» a sé e muovendosi «contro la propria singolarita»’.

Ci0 spiega la singolare circostanza per cui, raggiunto il riconoscimento reciproco alla
fine del capitolo VI, delle due coscienze non resta piu alcuna traccia, sostituite da un
sopraggiunto «spirito esistente», cosi come non resta piu alcuna traccia del loro
riconoscimento intersoggettivo, sostituito dall’autoriconoscimento solitario dello «spirito
esistente» con se stesso € piu precisamente fra i suoi due lati: fra la sua «essenza
universale» e la «singolarita che € assolutamente entro sé»'.

$ Hegel (2008, 444).
* Ivi, 153.
10 Tvi, 443.
19



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

A questo punto la “costruzione” dell’assoluto ha raggiunto il suo punto di svolta.
Questo «spirito esistente (daseiende Geist)» ¢ quell’oggettivita nella quale la coscienza
soggettiva doveva negarsi per riconoscersi come diversa e piu alta. Quel sacrificio
annunciato fin dalle pagine della «coscienza infelice» si ¢ infine compiuto. E tuttavia
quest’oggettivita ¢ emersa dall’interno della coscienza stessa. Si ¢ trattato infatti di una
sua presa di coscienza. In cio sta il carattere straordinario (e del tutto originale) di questa
“costruzione”. Si sta infatti formando un “in s¢” oggettivo a partire dal soggetto. Quell’in-
sé consiste solo in una differente consapevolezza del sé. E il nuovo «per sé» ad aver
determinato questo nuovo «in sé». La superiore consapevolezza ha prodotto un nuovo
status ontologico: non piu soggetto ma esistenza oggettiva (ovviamente un’oggettivita
posta ben al di 1a — e al di sopra — della precedente opposizione soggetto-oggetto).

Da cio lo specifico esito della Fenomenologia e la conseguente duplicita che lo
caratterizza. Da un lato si tratta di un in sé oggettivo (che giustamente Hegel alla fine
dell’opera qualifica come un’«esistenza nuova (das neue Dasein)»''. Dall’altro ¢é
un’esistenza che ha la forma di un sapere: in effetti ¢ “solo” una differente
consapevolezza. La formula del «sapere assoluto (absolutes Wissen)» mette insieme
questi due caratteri, ben definiti da Hegel con la celebre formula dell’«in sé e per sé».

2. Esito

Prendiamo in considerazione allora questa doppia natura del sapere assoluto: il suo
presentarsi come un sapere, quindi ancora con i caratteri della soggettivita da un lato, e la
sua assolutezza oggettiva, il suo collocarsi al di la del soggetto dall altro.

1l primo carattere, quello su cui Hegel insiste piu di tutto perché ¢ quanto emerge dal
percorso stesso della Fenomenologia, ¢ il suo presentarsi come 1’ultimo stadio di una
presa di coscienza: la soggettivita ha finalmente raggiunto una superiore e diversa
consapevolezza di sé. Essa non “si sa” piu come finita e particolare ma conosce se stessa
come universale, riconoscendo in questa sua universalita la specifica natura della propria
individualita. La coscienza non € piu nella sua immediatezza finita ma ¢ “trapassata” nella
sua mediazione (con gli oggetti, con i soggetti, con la societa e la storia). Si tratta di un lato
del sapere assoluto che potremmo chiamare “epistemologico”, perché esprime solo una
nostra conoscenza: alla fine “sappiamo” di non esser costituiti dalla nostra immediatezza
particolare ma di essere insieme individuali e universali',

Hegel avrebbe potuto fermarsi qui e non pretendere “di piu” dal percorso
fenomenologico. In effetti molte delle recenti interpretazioni di Hegel si fermano a questo
primo, semplice lato del sapere assoluto, con I’intenzione di renderlo compatibile con
buona parte delle prospettive filosofiche contemporanee®: si tratterebbe solo di una
conoscenza (benché di una sua forma “elevata”). Il sapere assoluto esprimerebbe percio la
nostra consapevolezza di essere sempre “presso altro”, o di essere “sociali”, ovvero di
“essere riconosciuti”’. Il carattere ‘“assoluto” di questo sapere consisterebbe
essenzialmente nel suo essere ab-solutus, sciolto, indipendente da altro, autoriferito. In

" vi, 531.
12 Hegel distingue individualita da particolarita. Quest’ultima indica una identita individuale contrapposta
alle altre individualita e quindi necessariamente finita. La vera individualita invece ¢ costituita dalla sua
implicazione con ’altro da sé, ponendosi quindi al tempo stesso come individuale e universale.
13 Mi riferisco soprattutto, ma non solo, alle letture americane di Hegel sorte a partire dagli anni Ottanta del
secolo scorso. Si veda, a titolo di esempio: Pippin (1989), Pinkard (2013), Brandom (2019), Ruggiu-Testa (a
cura di) (2003). Per uno sguardo complessivo cfr. Corti (2014). Interpretazioni “deflazionate” del sapere
assoluto sono presenti anche in Geraets (1984), Bodei (1987) (2014), Vinci (2021).

20



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

effetti Hegel ripete in continuazione che si tratta fondamentalmente di un sapere che
conosce se stesso, che ha «la forma del Sé»', il cui oggetto ¢ solo questo sapere stesso.
Con queste formule egli intende affermare il carattere riflessivo e autoriferito di questa
conoscenza, da cui deriverebbe la sua assolutezza. Infatti I’esser mediato di quel sapere
non sarebbe a sua volta mediabile da nient’altro: 'unica immediatezza possibile sarebbe
quella costituita dalla totalita delle mediazioni e la cui sussistenza ¢ condizione di quel
mediare.

Tuttavia, se facciamo attenzione alle pagine finali della Fenomenologia ci accorgiamo
ben presto che questa lettura del sapere assoluto rimane ben al di sotto delle pretese di
Hegel. E, come vedremo, non potrebbe essere altrimenti. L’obiettivo di conferire alla
nostra coscienza una nuova (e superiore) consapevolezza di s€ viene infatti accompagnato
dal raggiungimento di una tesi “ontologica” intorno alla natura della realta. In cio
consiste il secondo lato del sapere assoluto. Accanto alla tesi della mediazione della
nostra coscienza Hegel ha infatti sviluppato la tesi complementare della mediazione
concettuale di ogni realta: non si da nessun in-sé che non sia mediato dal sapere, che non
sia — percio — anche per-sé. Non vi ¢ alcuna sostanza autosussistente che sia indipendente
dal “sapere”: tutto cid che ¢ sostanziale si ¢ via via risolto nella relazionalita, nella
mediazione concettuale. Proprio nel capitolo dedicato al sapere assoluto Hegel chiarisce
in modo inequivoco che il senso ultimo del percorso fenomenologico ¢ stato quello di aver
prodotto «la metamorfosi (Verwandlung) di quell’in sé nel per sé, della sostanza nel
soggetton'’.

Ma allora, proprio grazie a quella metamorfosi, grazie al fatto che tutta la realta ¢
mediata e si ¢ fatta “per s¢€”, questa stessa mediazione universale si ¢ manifestata come
I’essenza del tutto. Se non vi ¢ alcun “in sé¢” che non sia mediato dal sapere assoluto, sara
proprio questo sapersi assoluto ad essere [’essenza del tutto. 11 corso fenomenologico ha
finito col trasformare 1’esperienza totalizzante della mediazione nella verita ultima e
finale. Quell’esperienza soggettiva, quel «fare (7un) proprio del Sé», ovvero «I’attivita
(Tun) che il Sé compie entro se stesso» non ¢ stata solo un’esperienza soggettiva ma va
assunta «come ogni essenzialita (Wesenheit) e ogni esistenza (Dasein)»'.

L’esito ontologico era percio inevitabile. La critica della sostanza (il suo sciogliersi nel
soggetto) si ¢ capovolta nel suo ristabilimento: c¢’e una sostanza delle cose ed ¢ il
pensiero, anzi il pensarsi. Cosi il concetto — in cui la sostanza doveva risolversi — ¢ stato
inevitabilmente ri-ontologizzato. Del resto, una tesi analoga era stata anticipata da Hegel
nella Prefazione, quando aveva affermato in modo perentorio che «solo lo spirituale (das
Geistige) ¢ il veramente reale (das Wirkliche)". Se & vero che non ci pud essere una
mediazione definitiva e che 1’esito di ogni mediazione ¢ a sua volta sempre mediabile, ¢
anche vero che I’attivita del mediare non ¢ a sua volta mediabile, ovvero ¢
un’immediatezza assoluta. In cio risiede la sua sostanzialita.

In questa trasformazione dell’esperienza conoscitiva in una realta ontologica
(nell’assoluto) svolge un ruolo decisivo la forza che Hegel attribuisce alla riflessione. E in
essa che va individuato il vero motore della Fenomenologia dello spirito. Com’¢ noto,
I’esperienza fenomenologica ¢ un movimento riflessivo grazie al quale ogni
immediatezza viene ricondotta alla sua mediazione con 1’altro. Dato che per Hegel in
quella mediazione risiede la verita dell’immediatezza iniziale, quell’immediatezza viene

' Hegel (2008, 523).
3 Tvi, 526.
' Ivi, 523. Con piu precisione Hegel scrive che il nostro «sapere» riguardante Dattivitd del Sé non
dev’essere riferito solo a quell’attivita ma va inteso come relativo a tutto cio che esiste, ovvero «¢ il sapere
di questo soggetto come della sostanza» (ibid.). Non si tratta di due saperi distinti ma del medesimo sapere.
7 1vi, p. 19.

21



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

totalmente risolta nel suo risultato. In altri termini la forza della riflessione non consiste
semplicemente nel mettere in relazione il dato iniziale con la sua mediazione bensi
nell’assumere come essenza di quel dato il processo riflessivo su di esso. Ne consegue che
la riflessione non rimane mai esterna e soggettiva ma diventa il movimento oggettivo di
quell’iniziale immediatezza.

[lluminante a questo proposito ¢ quanto Hegel scrive in un altro contesto, ovvero in una
fondamentale «Nota» contenuta nella Logica dell’essenza. Siamo nei paragrafi iniziali
dedicati alla categoria della riflessione, nei quali Hegel elabora le prime determinazioni in
cui si va articolando la sua nozione di essenza. Nella «Nota» alla riflessione esterna'®
Hegel prende posizione nei confronti del “giudizio riflettente” kantiano, una modalita di
riflessione che Hegel non ha difficolta a qualificare come “esterna”. Com’¢ noto, per Kant
il giudizio riflettente ¢ un’operazione soggettiva, grazie alla quale la nostra facolta di
giudizio individua nelle determinazioni particolari (oggetti naturali o manufatti umani,
come le opere d’arte) un “significato” universale, un’armonia formale, una finalita ultima,
che oltrepassa la loro mera determinazione empirica'’. Tuttavia Hegel, di contro alle
intenzioni kantiane, ritiene che quella riflessione non debba rimanere semplicemente
soggettiva ed esterna all’oggetto. Essa, infatti, individuando la presenza dell’universale
nel determinato, ne svelerebbe 1’essenza, risolvendo in tal modo quella determinazione
nella sua verita ultima. In breve: la riflessione trasforma il determinato nell’universale. La
mediazione del dato (I'universale cui esso ¢ stato ricondotto) «vale come essenza di
quell’immediato dal quale si comincia»®. L’ immediato ¢ stato risolto nella riflessione
stessa. Di quella determinazione, dei suoi caratteri empirici, della sua naturalita e datita,
non ¢ rimasto piu nulla. La riflessione non si ¢ limitata a mettere in relazione il particolare
col suo universale ma ha trasformato quel dato nel concetto universale, senza lasciare
alcun residuo dietro di s€. E infatti — conclude Hegel — quel dato iniziale, dopo I’intervento
della riflessione, «vale come un nulloy, sicché le risultanti di quella operazione riflessiva
«valgon non gia come un che di estrinseco rispetto a lui, ma come il suo essere vero e
proprio»”'. Quell’esperienza riflessiva sulla cosa € diventata la cosa, la vera cosa, I’unica
cosa veramente rimasta, perché I’unica essenziale. In tal modo la riflessione ha perso la
sua “esteriorita” trasformandosi nella «riflessione assoluta»*.

Questa nozione di riflessione, cosi ben delineata in queste poche ma fondamentali
pagine della Scienza della Logica, ¢ il motore segreto dell’idealismo oggettivo di Hegel, il
vero artefice della sua “costruzione” dell’assoluto, di un assoluto che ha potuto assumere
in tal modo la forma del “sapere-sé”. E questa riflessione (che potremmo perfino chiamare
“produttiva®) a risolvere [ esperienza fenomenologica in un ‘ontologia®. L unico vero in
sé rimasto ¢ questa infinita riflessione su di sé operata dal sapere, nella quale 1’esperienza
fenomenologica viene elevata ad assoluto.

'8 Hegel (1968, 449-451).

! Cfr. Kant (1974, 18-20). La finalita nel caso del giudizio estetico ¢ solo «formale», mentre nel caso del
giudizio teleologico ¢ «realey (ivi, 35).

2 Hegel 1968, 450.

2! Ibidem.

2 Ibidem.

2 Non ¢ casuale la scelta hegeliana di denominare 1’esperienza fenomenologica della coscienza un’attivita,
un fare (das Tun), come abbiamo visto poc’anzi.

* La coincidenza fra «attivita del conoscere» e «natura della cosa» ¢ il tema fondamentale dell’ultimo
sillogismo della filosofia, con cui si conclude I’ Enciclopedia delle scienze filosofiche (Hegel 1983, 566 [§
577]). Risulta percio del tutto pertinente I’interpretazione heideggeriana secondo cui col termine
«esperienza» Hegel intende «1’essere dell’ente» (Heidegger 1968, 164), cio¢ la verita delle cose. Dato che
quell’esperienza si risolve nel sapere-sé, cio¢ nella «presentazione del soggetto assoluto a se stesso», finisce
per diventare «la parusia dell’ Assoluto» (ivi, 169).

22



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

Senza I’attribuzione alla riflessione di questa capacita produttiva (o “trasfigurativa’)
non sarebbe possibile risolvere nello spirito la totalita delle cose. Lo spirito rimarrebbe
solo la dimensione in cui si fa esperienza del mondo, degli altri, della storia, senza poter
risolvere quell’esperienza nell’unico vero mondo, nell’unico vero “in sé€”, cio¢ nel per sé
oggettivo. La Fenomenologia tornerebbe ad essere solo la nostra esperienza del carattere
mediato del reale, senza che questa mediazione si potesse risolvere nell’unica vera realta.

Da questa torsione ontologica del sapere assoluto ¢ necessario prendere congedo. E
non solo perché I’attribuzione alla riflessione di quella capacita trasformativa risulta
ingiustificata, ma anche perché solo salvaguardando I’irriducibilita del qualcosa rispetto
alla mediazione potremmo preservare la capacita della dialettica di aprire all’alterita e alla
differenza. Se I’esperienza del mediare non lascia dietro di sé alcun “residuo”, se le cose si
risolvono nella riflessione sulle cose, tutto € destinato a ridursi nell’autoriflessivita del
sapersi. La stessa processualita, la storicita, il divenire si risolverebbero nell’infinito
ripetersi dell’identico.

3. Riscatto

Come ‘“salvare” il sapere assoluto dal suo risolversi in una riproposizione del
sostanzialismo metafisico? Come “salvare” 1 risultati piu rilevanti dell’esperienza
fenomenologica mantenendola nel suo porsi solo come un’esperienza e preservandola
dalla sua trasformazione ontologica? Non ¢ forse il caso, allora, di riprendere in mano
quel percorso fenomenologico, per svelarne altre componenti essenziali, oscurate in
conclusione dal risultato finale? E in quell’esito, apparentemente univoco, non si
nascondono forse alcune tesi filosofiche che possono essere valorizzate anche in un
contesto differente rispetto a quello che ha in mente Hegel?

Certo, noi sappiamo quale sia il risultato cui Hegel tiene per davvero. Le parole da lui
usate nelle pagine finali dell’opera sono inequivocabili. Ma non possiamo di certo
ignorare quanto era emerso nella lunga genesi, dalla quale emergono almeno altre due tesi
fondamentali, entrambe argomentate e difese da Hegel in molteplici luoghi
fenomenologici. La nozione di sapere assoluto non le mette in discussione. Anzi, per certi
versi, le contiene dentro di sé, anche se la sua pretesa ontologica rischia di
comprometterne la portata e gli effetti.

La prima tesi afferma che non si da alcuna immediatezza che non sia mediata, che non
c’¢ alcun “in s&” delle cose indipendente dalla riflessione su di esso. Ma se non ci si puo
fermare davanti ad alcun “in sé”, il processo del mediare diventa necessariamente infinito.
Ebbene la condizione di quell’infinita € proprio I’irriducibilita del qualcosa, la sua unicita,
la sua infinita resistenza al potere riflessivo. L’infinita della mediazione entra percio in
conflitto con la pretesa della riflessione di risolvere ogni immediatezza al suo interno
senza residui®.

La seconda tesi ¢ la speculare presa di coscienza che anche la soggettivita ¢ mediata da
altro, che essa non € mai sola con se stessa, ma ¢ intrecciata con gli oggetti e i con soggetti
che incontra nel suo percorso. La “particolarita” della coscienza ¢ percio falsa,
contraddetta dalla sua costitutiva “universalita”. Questa si presenta come un’oggettivita
da cui la coscienza dipende e che non riesce mai del tutto a fare propria, un’oggettivita che
via via si rivela come la sua vera essenza. A questa oggettivita indipendente Hegel da il

2 «Non potrebbe esserci alcuna mediazione senza il qualcosa, Nell’immediatezza non si trova il suo esser
mediato allo stesso modo che nella mediazione un immediato che verrebbe mediato. Hegel ha trascurato
questa differenza (...) “Mediazione” non significa affatto che essa assorbe tutto, anzi postula qualcosa da
mediare, non assorbibile» (Adorno 2004, 155).

23



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

nome di “spirito”, una realta non solo molto piu ampia ed estesa rispetto all’individuo ma
anche dotata di una razionalita che oltrepassa le ragioni finite della coscienza particolare,
affondando le sue radici nell’/dea logica.

Si tratta ora di ripensare quella realta oggettiva — che oltrepassa la coscienza finita — in
termini diversi dalla sua comprensione come un in-sé autoriflessivo. Hegel, in effetti, vuol
condurre la nostra esperienza a un esito in cui essa non solo si comprenda come
autoriflessiva ma riconosca in quell’autoriflessivita anche la condizione della sua
assolutezza. Elevata a tale assolutezza, quell’autoriflessivita diventa cosi il fondamento
della totalita delle cose. Questa tesi sara riproposta e consolidata nel corso della Scienza
della Logica, quando, nel passaggio dall’«essenza» al «concetto», Hegel porra
nell’autoriflessivita del concetto la condizione della sostanza®. Confermera questo
quadro il terzo sillogismo della «Filosofia» — alla conclusione dell’ Enciclopedia delle
scienze filosofiche —quando «la ragione che sa se stessa» sara esposta come la condizione
sia della natura sia dello spirito (entrambi ridotti a semplici Erscheinungen, ovvero a
«manifestazioni della ragione che sa se stessa»®’).

E dunque alla nozione di «spirito» che dobbiamo ritornare, mantenendone le
caratteristiche di oggettivita indipendente dai soggetti ma al tempo stesso parte essenziale
di essi. Si tratta tuttavia di ripensare quella nozione abbandonandone la pretesa
assolutistica e totalizzante conferitole da Hegel. Nel corso dello sviluppo fenomenologico
quell’oggettivita, apparsa a lungo indipendente, altra, se non ostile, si manifesta a un certo
punto (siamo alla fine del capitolo V) come una realta in cui gli individui si riconoscono.
Hegel la chiama il «fare di tutti e di ciascuno»®®, svelandola come il mondo storico-sociale
in cui ogni individualita si intreccia con le altre individualita e con gli oggetti del loro
operare. Ora, il carattere primario che Hegel in quelle pagine conferisce a tale oggettivita
non ¢ quello teoretico-ontologico del sapersi (in cui — alla fine dell’opera — si risolve ogni
essenzialitd) ma ¢ il carattere normativo del mondo etico.

Cio che costituisce I’oggetto della coscienza ha il significato di essere il vero; il vero é e
vale nel senso di essere e di avere validita in se stesso e per se stesso; € la cosa assoluta
che non soffre piu dell’opposizione fra la certezza e la sua verita, fra I’'universale e il
singolo, fra lo scopo e la sua realta (...) ecco perché questa cosa ¢ la sostanza etica®.

Il carattere normativo dello spirito, in realta, era gia emerso nel capitolo I'V, quando Hegel
aveva individuato nell’oggettivita della relazione di riconoscimento la presenza dello
spirito, li definito «lo che &€ Noi, e Noi che ¢ Io»™*. Benché in quelle celebri pagine Hegel
non qualifichi mai la relazione di riconoscimento come una relazione etica, questa resta
implicita nella tesi della necessaria reciprocita del riconoscimento, in cui non basta il
desiderio “egoistico” di venir riconosciuto, ma diventa indispensabile la volonta
“altruistica” di dover riconoscere attivamente 1’altro.

Ciascuna vede [’altra fare la stessa cosa che essa fa; ciascuna fa per parte sua proprio cio
che sollecita nell’altra; e anche quel che fa, pertanto, lo fa solamente nella misura in cui
I’altra fa lo stesso. Il fare unilaterale sarebbe inutile, poiché cio che deve accadere puo
istituirsi solo grazie a entrambe’’.

*% Hegel (1968, 652-657).

*7 Hegel (1983, 566, § 577).

2% Hegel (2008, 278).

¥ Ivi, 279.

0 Ivi, 127.

3! Ivi, 129. Hegel nasconde il motivo vero di questa necessaria reciprocita, ma ¢ evidente che nessuna
autocoscienza possa sentirsi riconosciuta da una soggettivita che lei non ritenga capace e degna di

24



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

Quel carattere normativo, sottaciuto nelle pagine del capitolo IV, diventa del tutto
esplicito alla fine del VI, dove il riconoscimento assume i tratti della «riconciliazione» e
del «perdono» reciproco®. Proprio in quelle pagine Hegel mette in rilievo il carattere
oggettivo, quasi impersonale, della riconciliazione, che alla fine si impone sulla due
soggettivita, fino a quel momento in lotta. Esse quindi si trovano, per I’ennesima volta, a
fare i conti con un’oggettivita (da Hegel denominata «spirito esistente»*®) che le conduce
a riconciliarsi e a riconoscersi universali. Qui si rischiara la tesi fenomenologica secondo
cui la nostra individualita € non solo il prodotto dei rapporti di riconoscimento, ma ¢
soprattutto il prodotto della normativitda sottesa a tali rapporti. Noi non siamo
semplicemente il risultato delle relazioni intersoggettive o dell’altro soggetto, ma
portiamo in noi il sigillo dell’oggettivita etica implicita in tali relazioni riconoscitive.
Siamo il prodotto di un ethos originario che precede e forma la nostra identita
individuale™.

Tuttavia in tale eticita originaria Hegel fa irrompere la forza negativa della riflessione,
che col suo potere trasfigurativo risolve quello spirito oggettivo normativamente
caratterizzato in un sapersi teoretico conclusivo, da cui sparisce ogni traccia di eticita. La
riflessione non conosce ostacoli e anche quella sostanza etica alla fine viene ricondotta
nella pura dimensione della trasparenza teoretica.

Di contro a tale esito si tratta invece di restituire a quell’ethos originario (in cui risiede
I’oggettivita dello spirito) la sua irriducibilita alla riflessione e al sapersi. In altri termini
va riconosciuta la natura etica nascosta all’interno del sapere assoluto®. Per ottenere
I’assolutezza dell’autoriferimento riflessivo Hegel ha dovuto reprimerla. Va invece
liberata. Un sapere assoluto riscattato in termini normativi potra cosi restituire alla
differenza e all’alterita tutto cio che le rende irriducibili all’identita e al sapere. Al tempo
stesso esso potra conferire alla dialettica la sua piena valenza critica, la sua resistenza nei
confronti di ogni tentazione di riaffermare la positivita dell’esistente. Infine, solo questo
rovesciamento normativo del sapere assoluto restituira ai soggetti la loro vera autonomia:
questa ha certamente nella relazione con I’altro la sua condizione fondamentale, ma non
puo risolversi, senza residui, in quella relazione medesima. E unicamente il carattere etico
della relazione reciproca consente ai soggetti la reciproca irriducibilita, ovvero la radice
della loro incomparabile unicita.

riconoscerla. Ebbene, ritenere qualcuno degno di riconoscere significa averlo attivamente riconosciuto.

2 1vi, 443.

3 «La parola della riconciliazione & lo spirito esistente» (ibid.) e ancora: «Il si della riconciliazione (...) ¢
I’esistenza dell’To che si ¢ esteso fino alla dualitay (ivi, 444).

3 Che il riconoscimento sia essenzialmente il risultato di un ethos originario € non semplicemente di un
rapporto intersoggettivo ¢ la tesi sostenuta in Cortella 2023.

3 Sia Vinci (1999) e Vinci (2021), sia Andreozzi (2023), tematizzano la radice intersoggettiva e
riconoscitiva del sapere assoluto hegeliano, tuttavia non ne svelano fino in fondo la fondamentale natura
etica, il che li trattiene dal mettere in luce I’inevitabile incompatibilita fra questa radice e il risultato
teoretico conclusivo.

25



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

Bibliografia

Adorno Th. W. (2004), Dialettica negativa, Torino: Einaudi.

Andreozzi G. (2023), Conciliazione delle autocoscienze e intersoggettivita del sapere
assoluto, in «Archivio di storia della cultura», XXXVI: 203-230.

Bodei R. (1987), Scomposizioni. Forme dell individuo moderno, Torino: Einaudi.

— (2014), La civetta e la talpa. Sistema ed epoca in Hegel, Bologna: I1 Mulino.

Brandom R. (2019), 4 Spirit of Trust: A Reading of Hegel's Phenomenology, Cambridge
(Mass.): Harvard University Press.

Cortella L. (2023), L ethos del riconoscimento, Roma-Bari: Laterza.

Corti L. (2014), Ritratti hegeliani. Un capitolo della filosofia americana contemporanea,
Roma: Carocci.

Geraets Th. (1984), Lo spirito assoluto come apertura del sistema hegeliano, Napoli:
Bibliopolis.

Hegel G.W.F. (1968), Scienza della logica, Bari: Laterza.

— (1983), Enciclopedia delle scienze filosofiche, Roma-Bari: Laterza.

— (2008), La fenomenologia dello spirito, Torino: Einaudi.

Heidegger M. (1968), Sentieri interrotti, Firenze: La Nuova Italia.

Kant I. (1974), Critica del giudizio, Roma-Bari: Laterza.

Pinkard T. (2013), La Fenomenologia di Hegel. La socialita della ragione, Milano-Udine:
Mimesis.

Pippin R. (1989), Hegels Idealism. The Satisfaction of Self-Consciousness, Cambridge:
Cambridge University Press.

Ruggiu L., Testa I. (a cura di) (2003), Hegel contemporaneo. La ricezione americana di
Hegel a confronto con la tradizione europea, Milano: Guerini e Associati.

Vinci P. (1999), “Coscienza infelice” e ‘“anima bella”. Commentario della
Fenomenologia dello Spirito di Hegel, Milano: Guerini e Associati.

— (2021), Spirito e tempo. Commentario della Fenomenologia dello spirito. Il sapere
assoluto, Napoli: Istituto Italiano per gli Studi Filosofici Press.

26



