Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

«La fenomenologia della coscienza filosofica». Il mémoire di Foucault su Hegel e
I’essenza onto-sociale del sapere assoluto
Alberto Destasio, Universita di Catania, alberto.destasio@outlook.it

Abstract

This essay examines Michel Foucault’s early engagement with Hegel in his 1949 mé-
moire La constitution d’un transcendantal historique dans la Phénoménologie de I’esprit
de Hegel. It reconstructs Foucault’s interpretation of Hegel’s Phenomenology of Spirit as
the exposition of a historical-transcendental field in which subjectivity and objectivity are
mutually constituted through the development of consciousness. The analysis explores
how this field culminates in absolute knowledge, conceived not as a subjective abstraction
but as the immanent unity of thought and being within the social ontology of modernity.
The essay further contrasts this early reading with Foucault’s later archaeological works,
showing a shift from a unified philosophical totality to a plural, dispersed epistemic field.
Finally, it argues that the absolute in Hegel does not entail an apologetic closure of history
but functions as a speculative-critical structure enabling the ontological possibility of a
transformative and emancipatory relation to the present. Against both transcendentalist
and merely communicative interpretations, the paper defends the critical potential of
Hegel’s concept of the absolute as a dynamic site of social rationality.

Keywords
Foucault; Hegel; Historical Trascendental; Absolute Knowledge; General Intellect;
Habermas.

1. Il trascendentale storico nella Fenomenologia hegeliana

1. L’11 giugno 1949, sotto la direzione di Jean Hyppolite, Michel Foucault presenta alla
Sorbonne il suo mémoire in filosofia dal titolo La costituzione di un trascendentale stori-
co nella Fenomenologia dello spirito di Hegel'.

Foucault apre questo suo lavoro giovanile ammettendo un truismo: Hegel non ha af-
frontato direttamente né il problema del trascendentale, né, tanto meno, quello del trascen-
dentale storico. Anzi, la sua filosofia, sin dalla Differenzschrift, ha avuto come obiettivo
precipuo il superamento non solo delle filosofie della riflessione di Kant e di Fichte, ma
anche della stessa problematica del trascendentale cosi come era stata istituita da Kant, os-
sia come questione cruciale, compito esclusivo, del sapere filosofico. In Fede e sapere,
Hegel, servendosi del metodo della critica immanente, ossia valutando la coerenza interna
tra i risultati di una certa filosofia e suoi presupposti, sostiene che Kant non ha mantenuto
le sue piu profonde e vere promesse speculative contenute nella dottrina dell’immagina-
zione trascendentale e nella dottrina dell’unita trascendentale dell’appercezione. Tuttavia,
Hegel fara consapevolmente getto della problematica del trascendentale, che considerera
sempre una funzione del pensiero finito, soggettivistico e intellettualistico. Un pensiero,
cio¢, incapace di cogliere la struttura metafisica dell’assoluto come unita speculativa di
pensiero ed essere.

Ora, la dichiarazione di questo truismo ¢ funzionale all’impostazione dell’esegesi fou-
caultiana. Secondo Foucault, il fatto che una certa filosofia ha evitato o non ha affrontato

' Su questo lavoro giovanile di Foucault cfr. Vuillerod (2022), Roberts-Garatt (2024).
28



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

volutamente un problema, non assicura ’estraneita di tale filosofia rispetto a un campo
problematico storicamente determinato (ad esempio il problema del trascendentale solle-
vato da Kant), il quale ha reso possibile, a guisa di un trascendentale storico, I’accadere
filosofico delle filosofie successive. «E solo la costituzione di un trascendentale storico
che puo permettere di porre a un autore una questione alla quale egli stesso non ha risposto
esplicitamente»”. La circolaritd diallelatica di questa posizione ¢ ammessa dallo stesso
Foucault: si puo porre il problema del trascendentale storico nella filosofia di Hegel sol-
tanto se questo problema ¢ gia risolto, cio¢ soltanto se il problema del trascendentale ¢ gia
un tema che informa e orienta i sistemi di pensiero a venire. Meglio: ¢ perché esiste de
facto qualcosa come un “trascendentale storico” che la filosofia di Hegel puo essere inter-
rogata a partire da una problematica a cui essa non si ¢ consacrata. La problematica del
trascendentale e il problema del trascendentale storico provano la loro validita I’'una me-
diante I’altro. O, per utilizzare il lessico del Foucault della seconda meta degli anni Ses-
santa, il problema del trascendentale inerisce all’*“a priori storico” che colloca gli enuncia-
ti filosofici nel campo storico-epistemico della modernita. Una data esperienza storica,
quale I’invenzione del trascendentale da parte di Kant, apre una problematica filosofica
che stabilisce la condizione di possibilita delle future esperienze filosofiche. «Quando si
passa da Kant ai suoi successori, non si passa da un momento della storia a un altro, ma si
passa da un mondo di esperienze storicamente effettive (le opere di Kant), a un mondo
possibile d’esperienza storica»’. Gia da queste rapide considerazioni, appare evidente
I’incidenza di questo lavoro giovanile sull’insieme di problematiche che verranno trattate
in Le parole e le cose e ne L archeologia del sapere (la concezione storica delle epistemi,
la nozione di “a priori storico”).

2. Nel primo capitolo del mémoire, Foucault prova a definire gli elementi essenziali del
campo trascendentale in Hegel. Una filosofia trascendentale deve presentarsi, anzitutto,
come una filosofia dell’oggettivita, in quanto ¢ I’esigenza di fondare 1’oggettivita nel pen-
siero a rendere necessario il pensiero del trascendentale. Ma, nota subito Foucault,
I’oggettivita, proprio perché va fondata e spiegata, non puo essere limitata all’esperienza.
Essa non coincide con una pura esteriorita contingente. L’ oggettivita ¢ cio a partire da cui
un soggetto puo fare un’esperienza conosciuta del mondo. Il problema della oggettivita, in
altri termini, chiama in causa il problema della relazione tra soggetto e oggetto. Il sapere
trascendentale, che definisce i1 principi costitutivi dell’esperienza, ¢ co-estensivo
all’ambito della oggettivita. Ogni indagine sulla problematica del campo trascendentale ¢
sospesa tra questi due poli. Di qui la pluralita delle soluzioni. In Kant, le condizioni di di-
ritto, i principi costitutivi, sono la legittimazione del fatto dell’esperienza scientifica. «E la
scienza, privata di fondamento, che impone la sua oggettivita alla riflessione trascenden-
tale». Poiché I’esperienza della scienza ¢ reale, e per cio stesso possibile, Kant indaga il
modo in cui le conoscenze scientifiche sono possibili. Kant ricorre a una doppia deduzio-
ne “dall’alto” e “dal basso” delle categorie, ma in entrambi casi ¢ in questione un raddop-
piamento trascendentale dell’empirico, I’omologia infondata tra mondo degli oggetti e
oggettivita®. L attivita costituente si rivolge a una datita che, in quanto datita, ¢ gia da

2 Foucault (2024, 65, traduzione mia). Com’¢ noto, all’interno della Hegel Forschung, sara soprattutto Pip-
pin (1989) a leggere Hegel a partire dal campo problematico aperto da Kant. Egli individua nel capitolo sul
sapere “assoluto”, e specie nell’espressione “forma dell’oggettivita”, la massima eredita post-metafisica di
Kant.

% Foucault (2024, 65).

* L’idea (gia hegeliana) del trascendentale kantiano come mera re-duplicazione dell’empirico sara al centro
del capitolo “L’uomo ¢ i suoi duplicati” de Le parole e le cose e verra ripresa da Deleuze in Differenza e ri-
petizione all’interno di una critica serrata all’immagine del pensiero del riconoscimento e del senso comune.
«Si diceva che bisogna giudicare I’ITmmagine del pensiero sulle sue pretese di diritto, non secondo le obie-
zioni di fatto. Ma per 1’appunto, cio che va rimproverato all’immagine del pensiero ¢ di avere fondato un suo

29



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

sempre costituita. I due percorsi della deduzione si giustappongono in un parallelismo in-
finito, impossibile da risolvere in unita. L’idealismo trascendentale ¢ il rivestimento di un
empirismo assoluto. Fichte, invece, per dissipare «l’equivoco empirista di Kanty», ha reso
I’oggettivita il risultato dell’attivita produttiva dell’To. In questo modo, pero, a misura che
I’oggettivita viene presa nell’infinita azione pratico-espansiva dell’lo, il sapere trascen-
dentale fichtiano, come rilevera Schelling nei suoi scambi polemici con Fichte, non puo
fondare alcuna filosofia della natura, perché il non-lo, in s¢, non ha alcuna consistenza, al-
cuna autonomia’. Ma se il compito di un campo trascendentale ¢ la definizione non solo di
una totalita di esperienze costituente una natura, ma anche di un’attivita trascendentale co-
noscitiva in cui si inscrive la possibilita dell’azione (e non il contrario), allora, in tal senso,
neanche il pensiero di Fichte, per Foucault, istituisce un campo trascendentale consistente
coi suoi principi. Foucault compendia cosi le differenze tra i due campi trascendentali
kantiani e fichtiani: «in Kant, I’oggettivita appariva troppo presto, perché era collocata al
livello stesso del dato; in Fichte, essa appariva troppo tardi, malgrado 1’apparenza, in un
momento in cui I’attivita trascendentale era gia a pieno regime. In entrambi i casi, essa
mancava ci0o che apparteneva alla sua natura: delimitare il campo trascendentale»
dell’oggettivita®.

Ora, in Hegel si squaderna uno scenario trascendentale radicalmente diverso e, per cer-
ti versi, risolutivo. 1l soggetto, lungi dal fornire gli elementi costituenti dell’esperienza
possibile, ¢ inghiottito nell’esperienza reale della storia. Il soggetto ¢ cio per cui si da
qualcosa come I’esperienza. Il mondo, I’esperienza, sono delle espressioni reali del sog-
getto. L oggettivita ¢, anzitutto, I'unione dell’esperienza e del soggetto. «L’oggettivita e il
soggetto che conosce si sviluppano nel modo dell’azione reciproca»’. A ogni modificazio-
ne figurale della coscienza che conosce, corrisponde una nuova esperienza storica del
mondo. Il rapporto soggetto-oggetto accade lungo un processo segnato dal negativo. Nel
passaggio dal terzo al quarto capitolo della Fenomenologia, quando la coscienza perde sé
stessa nell’oggetto, questa perdita diviene 1’essenza della coscienza, il suo nuovo oggetto;
per converso, quando la coscienza fa esperienza del mondo come di una realizzazione di
una potenza soggettiva (la liberta, la moralita), a quel punto 1’oggettivita svanisce, € con
essa il mondo che ha creato (I’anima bella). «Poiché esse appaiono come la negativita re-
ciproca I’una dell’altra, I’oggettivita e la soggettivita sono dei momenti fluttuanti contin-
genti di una realta che resta; questa realta che risiede tra queste due nozioni in movimenti
¢ la Cosa stessa. [...] In altri termini, la coscienza riconosce nella cosa stessa una soggetti-
vita e una oggettivita che fanno una cosa sola. E una compenetrazione dell’oggettivo e del
soggetto, che si presenta immediatamente come oggettiva essa stessa, e si realizza al livel-
lo dell’oggettivitan®. L’ oggettivita appare, pertanto, come la coscienza che ha ricono-
sciuto la sua opera nel mondo, al punto che la conoscenza di sé della coscienza ¢ cono-
scenza del mondo. Il vero, che manifesta la verita, ¢ la realta di questa auto-appropriazio-
ne della realta da parte dello spirito. Soggettivita e oggettivita divengono entrambi termini
costituenti. «La coscienza in ciascuna delle sue figure nuove costituisce la sua oggettivita,
come la forma in cui essa si esprimera, e, inversamente, I’ oggettivita costituira la soggetti-
vita, poiché essa ne ¢ la verita, e poiché, senza di essa, quest’ultima non arriverebbe a rea-
lizzarsi»’. Nella ragione, la soggettivita ¢ la forma nella quale lo spirito appare a sé stesso.

supposto diritto sull’estrapolazione di taluni fatti, e di fatti particolarmente insignificanti, attinenti alla bana-
lita quotidiana stessa e al Riconoscimento, come se il pensiero non dovesse cercare i propri modelli in av-
venture piu strane e pit compromettenti. [...] Kant ricalca cosi le strutture dette trascendentali sugli atti em-
pirici di una coscienza psicologica» (Deleuze 1971, 220-221).
® Cfr. Schelling (1986).
® Foucault (2024, 77-78).
7 1vi, 80.
8 1vi, 81.
® Ibidem.

30



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

In tal senso, superando la definizione kantiana, per Hegel la verita «non ¢ un nuovo modo
di rapportarsi allo stesso oggetto, né soprattutto lo stesso modo di rapportarsi a un nuovo
oggetto», secondo lo schema ancora concordanziale e intellettualistico della adaequatio.
Essa ¢ il «sapere dei rapporti che la coscienza ha da sempre avuto col suo oggetto»'®. Cosi,
il sapere non ¢ costituzione di un’esperienza pre-determinata, ma esperienza stessa di sé,
che la Fenomenologia rende oggetto di un sapere atto a costruire il sistema. La Fenome-
nologia ¢ la storia genetica del trascendentale, il sapere del processo di costituzione del sa-
pere di sé equivalente al mondo, nonché la condizione di possibilita del sistema. Questo ¢
il nucleo del trascendentale hegeliano, I’'unico trascendentale possibile iuxta propria prin-
cipia (secondo Foucault). Il trascendentale hegeliano, infatti, ¢ costruzione del sapere in
quanto costruzione dell’oggettivita: il primo ¢ il nucleo veritativo della seconda, laddove
la seconda ¢ il teatro dell’effettualita del sapere.

Ne viene che nell’idea hegeliana del sapere vi ¢ la perfetta compenetrazione dinamica
del trascendentale e dell’empirico, ove uno non ha un primato deduttivo sull’altro.
L’esposizione di questo campo trascendentale, che culmina nel sapere assoluto, avviene,
secondo Foucault, attraverso un doppio metodo parallelo: progressivo e regressivo. Nella
prima strada, la coscienza estende vieppiu le proprie determinazioni: si passa dalla co-
scienza sensibile, la piu vuota proprio in quanto rivolta alla mera singolarita contingenti
dei dati, al soggetto infinitamente complesso di una esperienza piu ricca (come 1’esperien-
za religiosa). In questo percorso, la coscienza conquista, mediante il sapere, I’intera espe-
rienza mondana, ma perché quest’ultima coincide sempre piu col sapere. Questa prima via
sintetica, in cui ¢ in gioco I’estensione dell’esperienza del soggetto, ¢ raddoppiata da un
percorso regressivo «che mostra come I’estrema esteriorita del soggetto e dell’oggetto ¢,
in realta, una pura e semplice interiorita», espressa nella limpida uguaglianza Io=Io. La
Fenomenologia, pertanto, ¢ percorsa da una progressione empirica e da una regressione
trascendentale. A misura che la coscienza fa esperienza del mondo, essa, al contempo,
come spirito assoluto, fa esperienza di sé, approfondisce il sapere di sé come sapere del
mondo. Il coglimento di molte determinazioni ha come correlato la semplicita pluri-
mediata dell’astratto. L’identita lo=Io ¢ un’espressione che indica questo doppio movi-
mento simultaneo di assorbimento del mondo e di approfondimento di s¢ da parte dello
spirito: il sapere di sé dello spirito € sapere del mondo, perché il mondo, al termine del per-
corso di acquisizione/arricchimento esperienziale della coscienza, non ¢ piu altra cosa dal
sapere. Questo ¢ il nucleo della dottrina hegeliana della completa immanenza dell’attivita
dello spirito. Lo spirito non rimane al riparo dalle proprie estrinsecazioni, intese come ca-
dute, al modo della costruzione schellinghiana del rapporto tra determinazioni mondane e
Assoluto. Lo spirito hegeliano ¢ tanto esteso nella realta, quanto approfondito riflessiva-
mente in s¢ stesso. Richiamiamo, a tal proposito, un noto testo della Prefazione alla Feno-
menologia:

La forza dello spirito ¢ grande solamente quanto lo ¢ la sua estrinsecazione; la sua profondi-
ta ¢ proporzionale solamente al suo coraggio di espandersi e perdersi mentre si esplica'’.

L’oggettivita del mondo ¢ I’oggettivita del sapere, ma di un sapere che in tanto ¢ sapere di
sé, in quanto ¢ sapere del mondo. Cosi come lo spirito si sa nel mondo, il mondo, indistin-
guibile dal sapere di sé dello spirito, sa s¢ stesso nel sapere universale della coscienza. Ma
I’esperienza del mondo da parte della coscienza ¢ esperienza convertibile in sapere uni-
versale perché, lungo il percorso storico, I’essere del mondo ¢ divenuto in sé astrazione,
universalita concreta. Il sapere assoluto € un sapere necessario perché 1’'universale non ¢

° Ivi, 89.
" Hegel (2013, 59).
31



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

piu la funzione sintetica dell’lo-penso kantiano, ossia di una forma della riflessione ester-
na, ma la cifra ontologica dell’essere sociale del mondo moderno, che lo spirito riconosce
come sua propria creazione, non come insieme di datita contingenti. Lo spirito in tanto si
eguaglia al mondo in quanto il mondo ha gia assunto in sé, nel percorso esperienziale della
coscienza, le determinazioni essenziali dello spirito, ossia ’universalita e il sapere: perché
I’oggettivita mondana ¢ fondata sul sapere. Ed ¢ per questa ragione che il sapere assoluto
puo essere presso di sé nell’essere-altro. Ma ritorneremo a breve su questo punto.

Per Hegel, questo sapere trascendentale che sa sé stesso come il mondo, contiene in lui
qualcosa che non ¢ sapere, ma che ¢ mondo: questo qualcosa, ¢ la totalita delle esperienze, &
il corso degli eventi attraverso il quale si costituisce il sapere assoluto'.

Nel sapere assoluto, si realizza pienamente la dimensione del per-noi hegeliano come to-
talita saputa e mediata dell’esperienza. In tal senso, il per noi=sapere assoluto ¢ il vero
luogo dell’attivita trascendentale nella sua funzione costitutrice, che salva la continuita tra
in-sé e per-sé. «L’essere-per-noi, in quanto manifesta la costituzione trascendentale
dell’esperienza, non si deve situare in rapporto a cio che € questa esperienza per sé stessa,
né in rapporto a cio che essa € in verita in un sapere piu profondo. [..] Questo “noi”, di cui
abbiamo visto che era all’inizio la coscienza ideale di un soggetto che avrebbe realizzato
la totalita dell’esperienza, finisce dunque per rivelarsi come il soggetto trascendentale che
costituisce 1’esperienza, ma che appare come tale soltanto nell’investigazione fenomeno-
logica»". L’esperienza per-noi € il campo trascendentale che consente 1’esposizione del
movimento tra in-sé e per-s€. Ma, a ben vedere, questo campo non equivale alla coscienza
empirica del filosofo che ricostruisce la totalita del percorso della coscienza. Foucault
contesta I’interpretazione che il giovane Marx fornisce del sapere assoluto, secondo cui
quest’ultimo ¢ il culmine soggettivo e puramente teoretico dell’intera esperienza della co-
scienza, incarnata nel filosofo Hegel. Per Foucault, cioe, la realta concreta del sapere asso-
luto non ¢ la realta di una soggettivita astratta e di un puro sapere, né la dimensione indivi-
duale, umana troppo umana, dello sguardo hegeliano. Inoltre, ancora contra Marx, il sape-
re assoluto non ¢ il luogo del superamento irreale dell’oggettivita svanita nel sapere, di
una natura che ¢ falsa natura, tale per cui il lavoro dello spirito hegeliano ¢ soltanto un la-
voro dell’astrazione e del puro pensiero. Riprendendo le pagine conclusive della Scienza
della logica sull’idea assoluta e quelle dell’ Enciclopedia sul passaggio dalla logica alla
natura, Foucault mostra che lo spirito assoluto non “scopre” la natura nelle forme del pas-
saggio e della negativita dell’essere-per-altro. L’idea non diviene la natura: essa si conce-
de a cio che gia é, cio¢ natura. L’idea risuona costantemente in una dimensione naturale di
sé. «E lungi dall’essere questo luogo scisso tra la necessita dell’Idea discesa fino alla natu-
ra e il caso contingente della materia, in luogo di essere quel misto platonico, in cui I’esse-
re, per sua sfortuna, si rende poroso al non-essere, la Natura ha la stessa realta, la stessa li-
berta dell’Idea assoluta stessa: essa non ¢ la caduta della liberta nell’universo mistificato
della contingenza, essa ¢ il movimento attraverso il quale 1’Idea si affranca e attraverso il
quale anche la natura afferma il suo affrancamento»'*. Una volta che lo spirito, che si ad-
dolora alienandosi nella natura, si coglie come sapere assoluto e si riconosce in ¢i0 che gli
¢, inizialmente, piu estraneo, esso appare a s¢ come 1’identita del soggetto e dell’oggetti-
vo. Nel sapere assoluto come trascendentale costituente, unita di soggettivo e oggettivo,
cio che nel corso della storia appariva nella forma della presupposizione, del superamen-
to, del passaggio, dell’alienazione e della passione, appare ora come simultaneo. Idea

"2 Foucault (2024, 125).
3 1vi, 181.
" 1vi, 193.
32



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

logica, natura e spirito si muovono in un rapporto circolare e in reciproca contemporanei-
ta'>. Non vi ¢ alcun passaggio mistico-creazionale dall’idea logica alla natura. Foucault
riconosce opportunamente 1’origine schellinghiana di questa interpretazione vulgata della
struttura enciclopedica (cfr. le Miinchner Vorlesungen), che ritorna anche nel giovane
Marx'®.

Cosi, per Foucault, la Fenomenologia, esponendo il percorso in cui la coscienza arriva
a conoscersi come sapere assoluto (che € anche sapere e saper-si del mondo e della totalita
oggettiva), ¢ il trascendentale storico che costruisce la possibilita del sistema.

A conclusione del suo mémoire, Foucault riassume in questo modo gli obiettivi della
sua ricerca:

La Fenomenologia dello Spirito non ¢ né prefazione, né parte del sistema hegeliano; essa ¢
la ricerca di cio che rende possibile la totalita di un sistema del pensiero che si vuole presen-
tare come scienza. Essa ¢ il primo passo che permettera a un pensiero di essere sistematico
senza contraddizione. [...]

Questo fondamento del sapere sistematico la Fenomenologia lo scopre in un “Sapere asso-
luto”, che non ¢ pienezza di contenuto, ma “luogo concettuale” indeterminato, adeguato a
una coscienza (il S€) la cui ’intera attivita si esprime in un “Io so”. Questa coscienza, luogo
elementare, 1’abbiamo chiamata soggettivita trascendentale'”.

'® A questo proposito, Hyppolite nota che «spesso si & rimproverato Hegel di passare arbitrariamente dal
Logos alla natura. Si ¢ detto che una simile deduzione della natura a partire dal Logos era inintelligibile.
Come puo il pensiero che ¢ solo puro pensiero generare la natura? A noi perd sembra che in questa forma il
problema sia mal posto e che tale critica non tocchi il sistema hegeliano. Logos e natura si presuppongono a
vicenda: 1’uno non si pone senza I’altra. Immaginare una qualunque causalita del Logos, qual si sia, che pro-
duca la natura, ¢ assurdo. La stessa parola creazione, dice Hegel, ¢ una parola del rappresentare, e quando il
filosofo stesso parla di un regno del puro pensiero anteriore alla creazione della natura e di uno spirito finito,
egli si conforma a questo linguaggio rappresentativo. [...] Se dunque I’ Assoluto si pone come Logos, cio si-
gnifica che esso si nega come natura, e con cio stesso si oppone alla natura: nell’escludere da sé la natura, da
parte sua, ¢ I’intero che si nega come Logos, e dunque gli si oppone e lo presuppone» (Hyppolite 1972, 741-
742).

'8 Sulle ragioni della scelta hegeliana di esporre il contenuto dell’Enciclopedia attraverso una forma sillogi-
stica ancora “naturalistica” (in quanto ha il sapere naturale come medio), si veda la ricostruzione dello sta-
tus quaestionis ¢ la proposta interpretativa di Bodei (2014), con relativa bibliografia. Su Marx e Schelling,
cfr. la classica ricerca di Frank (1975).

7 Foucault (2024, 197). Foucault, influenzato dalla lettura heideggeriana di Kant, trovera questo trascen-
dentale “pieno di mondo” nell’Antropologia kantiana, da lui tradotta nel 1964 come tesi complementare di
dottorato. L’oggetto dell’Antropologia ¢ il regno dell’auto-affezione di sé da parte di un io determinato.
«L’ Antropologia ¢ la regione in cui I’osservazione di sé non accede né a un soggetto in s¢, né all’lo puro del-
la sintesi, ma a un io che ¢ oggetto, e presente nella sua esclusiva verita fenomenica. Ma questo io-oggetto,
offerto al senso entro la forma del tempo, non ¢ per altro estraneo al soggetto determinante, poiché in fondo
non ¢ altro che il soggetto cosi come ¢ affetto da sé stesso. [...] Essa sara dunque al contempo: analisi del
modo in cui 'uomo acquisisce il mondo» (Foucault 2010, 25, 37). Tuttavia, secondo Foucault, I’ Antropolo-
gia ¢ il correlato necessario dell’impresa critica: entrambe, infatti, si pongono il problema di «pensare, ana-
lizzare, giustificare e fondare la finitudine, in una riflessione che non passa per un’ontologia dell’infinito, e
non si giustifica come una filosofia dell’assoluto» (ivi, 91). Entrambi i saperi, inoltre, condividono la mede-
sima illusione: al modo che la dialettica trascendentale applica i principi dell’intelletto finito al di 1a dei limi-
ti dell’esperienza, riempiendo I’infinito della ragione col sapere finito, I’antropologia, ripiegando la finitu-
dine su sé stessa, indaga «1’originario in cui si fonday, il proprio fondamento indisponibile. Nel corso del
1953-1954 Phénoménologie et psychologie (Foucault 2021), Foucault vedra nella fenomenologia husserlia-
na la piu radicale tematizzazione anti-psicologistica del rapporto tra trascendentale e mondo.

33



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

2. La struttura onto-sociale del sapere assoluto

1. Dopo aver ripercorso rapidamente i punti salienti del mémoire, possiamo compiere al-
cune osservazioni critiche. Anzitutto, va rilevato che lo scopo essenziale di questa lettura
foucaultiana di Hegel, in cui il sapere assoluto ¢ il trascendentale storico dell’esposizione
sistematica, ¢ 1’affermazione dell’autonomia del sapere filosofico «a dispetto di tutte le
fenomenologie possibiliy, di tutti 1 saperi filosofici regionali, irrelati I’un I’altro. Sta qui,
per Foucault, la differenza principale tra Husserl e Hegel: «la dove Ideen cercano di dissi-
pare la sfera della riflessione filosofia come regione indipendente, Hegel afferma nel Sa-
pere Assoluto la legittimita di questo livello del pensiero. La Fenomenologia dello Spirito
tutta intera puo essere interpretata come la fenomenologia della coscienza filosofica»'®. Ci
pare una lettura corretta: la possibilita del sistema ¢ sospesa all’esistenza di un’autonomia
sovrana della filosofia. Solo cosi le scienze trattate dall’enciclopedia possono essere
scienze filosofiche, vale a dire scissioni del concetto e dell’idea assoluta nei vari ambiti
oggettuali indagati dai singoli saperi. Ma, com’¢ noto, il Foucault successivo, specie il
Foucault de Le parole e le cose, se manterra un approccio plurale-comparativo all’analisi
dei saperi, al contempo smarrira sia I’autonomia sovrana del filosofico, sia — proprio per
questo — I’auto-movimento sistematico dei saperi nella esposizione filosofica, i loro nessi
interni'®. Di fatti, ne Le parole e le cose € ne L archeologia del sapere, le epistemi indica-
no delle pluralita di saperi distribuiti nella forma di un cumulo, riuniti a posteriori in insie-
mi di enunciati irriducibili a unita, privi di relazione interna, e confrontabili solo attraver-
so dei tratti ricorsivi. I saperi in una data episteme non si disperdono in riferimento
all’interiorita «di una intenzione, di un pensiero o di un soggetto», a una figura della co-
scienza nello sviluppo dello spirito. L’insieme di positivita scientifiche, che formano un a
priori storico, «definisce un campo in cui si possono eventualmente manifestare delle
identita formali, delle continuita tematiche, delle traslazioni di concetti, dei giochi pole-
mici. [...] La ragione per utilizzare questo termine un po’ barbaro ¢ che questo a priori
deve spiegare gli enunciati nella loro dispersione, in tutte le faglie aperta dalla loro non
coerenza, nel loro reciproco sovrapporsi e sostituirsi, nella loro simultaneita che non ¢
unificabile e nella loro successione che non ¢ deducibile»™. In questo modo, i saperi sono
saperi finiti, mere giustapposizioni di nozioni e materiali trovati in guisa contingente. In-
somma, cio che Foucault dismette (consciamente) nella sua teoria archeologica, e nell’uso
di concetti come “a priori storico”, “archivio” ed “enunciato”, € proprio il concetto hege-
liano di totalita, il quale ¢ garante del passaggio immanente tra le figure fenomenologiche
e tra i concetti delle scienze filosofiche, afferenti a diversi ambiti oggettuali dello spirito e
di un’unica scienza del pensiero. Per Hegel, infatti, una scienza come parte determinata di
un «philosophisches Ganze» & un singolo circolo che, «essendo entro sé una totalita», pie-
ga in sé il confine del suo elemento e «fonda una sfera ulteriore».

Per quanto concerne, invece, la lettura trascendentalista della Fenomenologia proposta
dal giovane Foucault, occorre svolgere alcune considerazioni. In primo luogo, 1’idea del
sapere assoluto come unita del soggettivo e dell’oggettivo, e dunque come campo trascen-
dentale irriducibile a una pura riflessione esteriore, a una singola soggettivita, ci pare rice-
vibile. Essa esprime efficacemente, con un linguaggio non propriamente hegeliano, la co-
stituzione del mondo dell’esperienza della coscienza come auto-costituzione dello spirito
mediante il sapere di sé. In un sapere assoluto cosi inteso, la costituzione storica
dell’oggettivita non ¢ separabile dalla costituzione di quella soggettivita che conosce e de-
termina 1’oggettivita, a misura che approfondisce il sapere di sé attraverso un’esperienza

8 Foucault (2024, 203).
'° Su questo punto si veda la nota di Rametta (2025).
2 Foucault (1971, 148).
2! Hegel (1996, 121).
34



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

storica. Nel campo trascendentale hegeliano, eguagliato al sapere assoluto, € in questione,
a nostro avviso, il “pensiero oggettivo”, ossia il vero contenuto del sapere logico.

Tuttavia, sebbene la Fenomenologia, in quanto sistema della scienza, ¢ cio che rende
possibile, proprio mediante il campo del sapere assoluto, la costituzione enciclopedica, la
dimensione del sapere assoluto non ci pare riducibile a un vuoto di contenuto, a «un uni-
verso inesplorato» di contenuti in potenza, che va in seguito mappato mediante la carto-
grafia enciclopedica. In altre parole, volendo applicare retroattivamente la grammatica
concettuale de L archeologia del sapere al mémoire, il sapere assoluto non ¢ riducibile
alle regole di formazione degli enunciati enciclopedici, «il sistema generale della forma-
zione e della trasformazione degli enunciati». Il sapere assoluto non puo coincidere sol-
tanto con le condizioni di possibilita dei saperi enciclopedici come spazi di auto-riflessio-
ne dello spirito. Per quanto Foucault dia enfasi al carico di oggettivita e di realta di cui €
gravido il sapere assoluto, ci pare che I’identificazione di quest’ultimo con un campo tra-
scendentale non riesca a esprimere la cifra ontologica, onto-sociale, della dimensione del
sapere assoluto. Con ci0 vogliamo intendere che il sapere assoluto, ancor prima di appari-
re, eventualmente, come una superficie d’iscrizione trascendentale atta a svolgere la tota-
lita dei concetti dei saperi, ¢ un luogo reale dell’essere sociale in cui accade la sussunzio-
ne, sotto un’unica scienza del concetto, di tutti i saperi, di tutte le esperienze reali e teori-
che, e di ogni possibile fondazione filosofica dei saperi. Questo luogo, che Hegel — certo —
non ha mai nominato in quanto tale, ma di cui aveva gia il referente reale, corrisponde, a
nostro avviso, al cronotopo della modernita capitalistica, al modo capitalistico della pro-
duzione, spazio reale di unificazione/sussunzione delle scienze. Cerchiamo di motivare
meglio quest’assunto.

Nell’VIII capitolo della Fenomenologia, Hegel afferma che, nel sapere assoluto, il
contenuto completo di tutte le figure precedenti, ossia il Sé, trova la forma del Sé. E il sa-
pere di sé dello spirito come contenuto storico oggettivo che si congiunge con la forma del
Sé: To=Io™. 11 Sé del sapere trova la realta nel proprio sé. In tal senso, lo spirito «permane
all’interno del proprio concetto grazie a questa realizzazione»®. Il sapere concettuale ¢ lo
spirito che sa sé stesso nella figura di sé: € un’auto-configurazione dello spirito. La verita
dello spirito e del mondo, cio¢ il suo raccoglimento nel sapere, si eguaglia alla forma del
sapere sé stesso. Cosi, il concetto, il sapere sono divenuti «la forma dell’oggettivitan>*.
Dal punto di vista del sapere assoluto, I’essenza del mondo reale appare per quello che &,
ossia come sapere, compiuta razionalizzazione. Qui, in vero, non ¢ in questione alcuna
soppressione dell’oggettivita, ma 1’esibizione del suo apparire necessario, effettuale, nel
momento in cui si ¢ guadagnata la dimensione del sapere assoluto. Nel punto di massima
totalizzazione e unificazione del sistema storico del mondo come esperienza della co-
scienza, I’oggettivita reale si da nella forma del sapere e della scienza. «Lo spirito che, in
questo elemento, appare alla coscienza, vale a dire lo spirito che in tale elemento ¢ prodot-
to dalla coscienza, ¢ la scienzay. Il sapere assoluto come forma dell’oggettivita non cessa
di apparire alla coscienza e di essere prodotto dalla coscienza come scienza. Nelle linee
seguenti, Hegel dichiara la consistenza aoristica, storicamente puntuale, di questo appari-
re e di questa produzione. Lo spirito, cio¢, pud apparire come scienza nella sua configura-
zione piu recente e ricca, alla fine del suo percorso (che il “per noi” del filosofo-Hegel
espone entro il suo posizionamento storico), e tosto che ha raggiunto una estensione uni-
versale.

Per quanto riguarda invece I’esistenza del Concetto, occorre dire che, nel tempo e nella real-
ta, la scienza non appare prima che lo spirito sia pervenuto a questa consapevolezza di sé

22 Per un commentario recente di questo capitolo, cfr. Vinci (2021).
2 Hegel (2013, 1049).
24 Ibidem.

35



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

stesso. In quanto spirito che sa cio che esso €, lo spirito non esiste mai e in nessun luogo se
non dopo il compimento del suo lavoro®.

E qualche linea in seguito:

Pertanto, finché lo spirito non si compie in s¢, finché non si compie come spirito nel mondo,
esso non pud raggiungere la propria perfezione come spirito autocosciente?.

Ora, questa concentrazione dell’oggettivita nel sapere, e di tutte le scienze in un unico
plesso epistemico sistematico (la scienza filosofica), ci pare un processo omologo alla
sussunzione dell’oggettivita naturale e delle scienze sotto il comando capitalistico. Sovra-
nita dell’autonomia del filosofico, come campo di totalizzazione dei saperi, € appropria-
zione capitalistica delle scienze, sono due aspetti della medesima realta, del medesimo
presente. Il presente capitalistico ¢ condizione di realta dell’enciclopedia. «Il Tutto della
filosofia costituisce veramente un’unica scienza, ma essa puo essere considerata anche
come un tutto di parecchie scienze particolari». Ma un vero insieme enciclopedico differi-
sce da «un’enciclopedia abituale» per il fatto che la seconda ¢ un mero aggregato di scien-
ze «assunte in modo accidentale ed empirico»?’, assemblate in modo esteriore, laddove la
prima € percorsa da un principio unificante: la totalita dell’esperienza dello spirito che,
nella modernita capitalistica come sua condizione storica, sa s¢ stesso e sussume sotto di
sé I’intero sapere®,

Come lo sfruttamento accresciuto della ricchezza naturale mediante semplice aumento del-
la tensione della forza lavoro, cosi la scienza e la tecnica costituiscono una potenza
dell’espansione del capitale indipendente dalla grandezza data del capitale in funzione®.

Lo sviluppo delle macchine per questa via ha luogo, pero, solo quando la grande industria
ha gia raggiunto uno stadio avanzato e tutte le scienze sono prigioniere al servizio del capi-
tale. [...] Lo sviluppo della scienza della produzione, in particolare della scienza naturale, e
con essa di tutte le altre, ¢ a sua volta di nuovo in rapporto allo sviluppo della produzione
materiale®.

A questo proposito, Badaloni scrive che nella filosofia di Hegel vi ¢ «la ritraduzione, entro
il dominio della teleologia, delle nuove tecniche usate dalla scienza; dall’altro la capacita
di riflettere, entro cid che possiamo chiamare dialettica teleologica, 1’uso finalizzato della
scienza realizzato praticamente entro gli esistenti rapporti sociali»’'. Sempre per Badalo-
ni, I’acquisizione speculativa di questa struttura teleologico-scientifica importa una «giu-
stificazione dell’esistente. [...] La verita al di la del tendere dell’Idea ¢ la calma accettazio-

% Hegel (2013, 105).
% Tvi, 1055.
" Hegel (1996, 121-123).
%8 Qui riprendiamo esplicitamente le tesi di De Giovanni (1970). L’omologia tra capitale e Geist hegeliano &
stata messa a tema, con percorsi teorico-argomentativi ovviamente differenti, dai classici Reichelt (1973),
Backhaus (2008), Colletti (1969, 403-444), e piu di recente, tra altri, da Arthur (2004). Tuttavia, la nostra
ipotesi ¢ ben diversa. A nostro avviso, al di 1a dell’omologia in questione, nel pensiero di Hegel si puo tro-
vare altresi la posizione del problema del controllo libero e razionale del sistema dei saperi.
2 Marx (2013, 635).
% Marx (1968, 298). Jameson (2010, 4) propone di identificare il sapere assoluto hegeliano con il general
intellect di Marx. Questa equivalenza ¢ stata ripresa, con argomenti kojéviani, anche da Cacciari (2023,
242-243). Sul general intellect come nuova forma del lavoro vivo, cfr. Virno (2002).
% Badaloni (1972, 50).

36



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

ne della struttura che lo comprende»™. In Hegel vi sarebbe, pertanto, una tendenza a ridur-
re gli strumenti conoscitivi acquisiti nella totalizzazione enciclopedica alla misura dei rap-
porti sociali esistenti, dei quali si fa apologia inscrivendoli in una struttura teleologica
orientata al concetto e naturalizzata. Il confluire, cioe€, di tutti i momenti della scienza nel-
la dimensione auto-telica e impersonale dell’idea assoluta, elude «la possibilita del rove-
sciamento» del plesso sociale in cui tali momenti vengono totalizzati e impiegati.
Sorgono ulteriori quesiti: siamo certi che il campo del sapere assoluto escluda la possi-
bilita, quanto meno problematica, di uno scioglimento oppositivo tra 1’'uso del sapere uni-
ficato e il plesso dei rapporti sociali esistenti? In riferimento all’ipotesi di Badaloni, la di-
mensione dell’idea assoluta significa la mera contemplazione finalizzata, automatica, im-
mota e apologetica di questi rapporti sublimati? E a proposito dei problemi sollevati da
Foucault nel suo mémoire: non ¢ forse il riconoscimento e il mantenimento della determi-
nazione ontologica, onto-sociale del sapere assoluto ad assicurare, contro ogni lettura tra-
scendentalista, le potenzialita critiche della filosofia speculativa hegeliana?

2. Concentriamoci sulla prima domanda. Nel capitolo sull’idea assoluta, Hegel offre
una prospettiva sulla membratura enciclopedica. E un passo celeberrimo. A motivo del
grounding retrospettivo del metodo, in cui il cominciamento mediato, imperfetto, viene
superato nel «venire a s¢ stessa» dell’Idea come totalita concreta, sistema del mondo e del
concetto, la scienza delle scienze si presenta «come un circolo attorto in sé, nel cui comin-
ciamento, il fondamento semplice, la mediazione ritorce la fine»**. Ma ¢ per via della na-
tura anulare, entro sé mediata e riflessa, che il contenuto effettivo del metodo € momento
del sistema di scienze, e il circolo maggiore, quello dell’idea assoluta, € un «circolo di cir-
coli». In questa ricorsivita ologrammatica®, ogni circolo corrisponde a ogni singola scien-
za, la quale, come contenuto animato dal metodo dialettico, si ripiega in sé «e in quanto
ritorna nel cominciamento proprio ¢ insieme il cominciamento di un nuovo membroy. Di
qui la possibilita del legame e del passaggio immanente di tutte le scienze unificate. La
fine dell’esposizione dei momenti concettuali di una scienza ¢ 1’inizio di una scienza suc-
cessiva, secondo livelli progressivi e vieppiu complessi di coglimento di sé: dalla fisica
alla scienza dello Stato alla filosofia. Anche qui, pertanto, Hegel afferma il carattere non
cumulativo del sistema enciclopedico. I momenti dell’enciclopedia non si assommano in
una catasta, ma sono ordinati secondo un principio unificante, che determina 1’unita del
mondo a misura che quest’ultimo costituisce I’unita di sé. Le singole scienze stanno in una
totalita, e non in un aggregato; esse sono attraversate da una forza soggettuale, immanente
a s¢ e ai saperi del mondo. Questa forza, come detto, irradia effetti di unita, ¢ cervello di
comando della pluralita entro sé relata dei saperi, ¢ istanza di organizzazione della totalita
concreta che ¢ il mondo sociale. In altre parole, il metodo e il sistema sono tali soltanto in
virtu di questa potenza soggettuale di controllo. Stiamo parlando della figura concettuale
della «pura personalita» introdotta da Hegel in un testo appena precedente quello citato.
Nel testo in questione, Hegel scrive che, una volta che 1’universale ¢ «comunicato alla ric-
chezza del contenuto» della totalita concreta, al punto che ogni determinazione ¢ un auto-
conoscersi dell’idea, «ogni nuovo grado dell’andar fuori di sé ¢ anche un andare in sé».
«La maggiore estensione ¢ parimenti una pit alta intensita». E un aspetto che abbiamo gia
incontrato. Ne viene che la ricchezza di contenuti, a cui ¢ stata impressa la forma dell uni-
versale, «¢ il piu concreto e il piu soggettivo, e quello che si ritira nella piu semplice pro-
fondita ¢ il piu potente e invadente»™. Hegel definisce questo soggetto inglobante 1’intera
realta «il liberissimo»: esso € pura trasparenza e immanenza a sé, collezione infinita, in

%2 1vi, 51.
% Hegel (2004, 955).
* Cfr. Chiereghin (2012).
% Hegel (2004, 953-954),
37



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

quanto auto-riferita, di universalita reali. Ma questa trasparenza stabilisce 1’apertura e la
visibilita reciproche tra individuo e universale, coscienza e sapere assoluto: la trasparenza
assicura una disponibilita comune — emancipata da zone di opacita e da prese eteronome —
del governo del sistema del mondo. E una liberta impossibile da coartare, ma che si oppo-
ne entro sé senza posa e si espone a dei limiti saputi e non subiti’’. E liberazione, poiché &
arrivata a superare, secondo una dialettica e un calvario storici, la negazione esterna e
I"alterita irriflessa che la limitano. E libero e saputo auto-abbandono di sé a una soglia na-
turale che appare gia da sempre conservata nell’auto-movimento immanente dell’idea as-
soluta. Lo spirito non cessa di rituffarsi, anche in forme oppositive, nella natura. La «sicu-
rezza» con cui questa forza puo licenziare sé stessa e offrirsi all’esterno ¢ la certezza
dell’oltrepassamento dei vincoli, € scioglimento da ogni condizionamento. Di fatti, il sa-
pere assoluto, a nostro avviso, non ¢ né, come vuole Bloch, un «ricordo interiorizzato»,
irrigidito e privo di attivita del divenire dello spirito®’, né, come nella interpretazione kojé-
viana, una ‘“saggezza” universale, che genera uno Stato mondiale omogeneo, libero da
contraddizioni e lotte interne e foriero di una nuova animalita (in quanto il rapporto oppo-
sitivo soggetto-oggetto ha ceduto il passo a un controllo totalmente razionalizzato della
natura in una dimensione post-storica)*®. Il campo dell’idea assoluta, al contrario, & quello
in cui appare il senso e la direzione del processo di liberazione dalla positivita indefessa: ¢
il livello logico-speculativo in cui la storia appare e puo essere vista, finalmente, come una
costellazione di tentativi di realizzazione oppositiva della “pura personalita” dell’univer-
sale, la quale importa il rifiuto di ogni forma di dominio e di appropriazione eteronoma
della effettualita.

E cosi domandiamo, ma solo al modo di una serie di ipotesi: siamo certi che in questa
dimensione si compia, secondo il parere di Badaloni, la piena giustificazione dei rapporti
sociali esistenti? Questi ultimi corrispondono alle determinazioni del “liberissimo” e della
“sicurezza” che Hegel attribuisce alla pura personalita dell’idea assoluta? L’idealita del
sistema, lungi dal coincidere con l'accettazione della realta senza coscienza, non ¢ anche
un dispositivo di modulazione, la possibilita stessa della discrasia tra concetto € la realta®,

% Slavoj Zizek esprime questo punto con una formula di grande pregnanza. «Il sapere assoluto & il ricono-
scimento finale di un limite “assoluto”, nel senso che non ¢ determinato o particolare, non ¢ un ostacolo o un
limite “relativo” al nostro sapere che noi possiamo individuare chiaramente in quanto tale. “In quanto tale”
esso ¢ invisibile perché ¢ il limite dell’intero campo di visibilita — quella chiusura del campo che, dall’inter-
no del campo stesso (e noi siamo sempre, per definizione, al suo interno, perché in un certo senso questo
campo “¢€” noi stessi), non puo che apparire come il suo opposto, come la vera e propria apertura del campo»
(Zizek 2013, 436). Tuttavia, noi prendiamo le distanze (per lo meno tematicamente) dalle letture psicanaliti-
che e post-zizekiane di Hegel, per esempio quella sviluppata da Comay, Ruda (2018), la quale vede nel sa-
pere assoluto hegeliano le intermittenze, i blocchi e le svolte improvvise del desiderio freudiano. A nostro
avviso, questa attribuzione di elementi dans tous le cas propri del pensiero finito allo speculativo hegeliano,
se da una parte offre una versione “debolista” della metafisica hegeliana dell’assoluto (a misura che ne pone
in crisi i predicati dell’infinitezza, dell’auto-telicita e della liberta), dall’altra ripropone surrettiziamente,
senza volerlo, quella contrarieta verso le strutture propriamente speculative e di “filosofia dell’identita” di
Hegel che accomuna gli ambiti piu disparati della cultura filosofica del XX secolo (lo heideggerismo,
I’ermeneutica gadameriana, Adorno, il Lukécs dell’ Ontologia dell’essere sociale, Habermas, la filosofia
francese del secondo dopoguerra di Foucault, Deleuze e Derrida).

¥ Bloch (1975, 513).

8 Cfr. Kojéve (1996, 355-553).

% Ma tale discrasia, che consente I’auto-motilita della sostanza storica, pud essere concettualizzata solo at-
traverso 1’auto-trasparenza dell’idea assoluta (che assicura finanche il coglimento assoluto dei propri limiti,
dunque I’intima e costante disponibilita dell’idea assoluta a passare in altro). In tal senso, diversamente da
quanto sostiene Zizek, al modo che “auto-trasparenza” non ¢ un sinonimo di “riconciliazione conclusiva”,
in cui un «Soggetto assoluto si appropria di o interiorizza ogni contenuto oggettivo sostanziale» (Zizek
2013, 291), la sicurezza dell’idea assoluta non comporta la rimozione una tantum di ogni opposizione. I sa-
pere assoluto e I’idea assoluta, al contrario, sono le posizioni speculative nelle quali 1’auto-opporsi dello spi-
rito appare, finalmente, come fonte di guadagno conoscitivo e scientifico, e non come ostacolo invalicabile,

38



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

e dunque della rottura dell’orizzonte onto-sociale attuale, in cui cid che prima era unito in
una continua riproduzione di sé appare, in seguito, come separato e tragicamente irricon-
ciliato? E ancora: forse che questa pura personalita puo designare anche una potenza so-
ciale che, nell’*“effetto di padronanza” del sistema dei saperi e delle forze oggettive della
realta sociale e del ricambio con la natura, coincide con 1'amministrazione delle cose? La
“pura personalita”, cio¢, potrebbe significare un diverso rapporto di utilizzazione del si-
stema del mondo e dei saperi, una piu vasta dimensione di arricchimento e di sviluppo ra-
zionale della societa, una piu ampia universalita di godimento. Il “liberissimo” non ¢ cid
che rompe eternamente i vincoli dei rapporti di utilizzazione dati e sfalda la gestione ete-
ronoma dei bisogni sociali?

Ma affinché il campo dell’idea assoluta possa figurare come lo schematismo critico
fondamentale della smobilitazione e della revoca liberatoria del sussistente, € necessario
mantenerne, come dicevamo, la determinazione ontologica dell’“assolutezza”, contra le
ipotesi trascendentaliste e post-metafisiche.

3. La valenza critica del predicato dell’assolutezza

In un noto saggio su Hegel, contenuto ne // discorso filosofico della modernita, Habermas
sostiene che il progetto hegeliano di accertamento auto-critico della modernita, con la re-
lativa istituzione delle regole di una dialettica dell’illuminismo tesa a variare e superare i
limiti del moderno, ¢ naufragato nell’ipotesi metafisica: nella teoria del sapere assoluto.
La vocazione al rinnovamento autocritico del moderno ¢ stata soppressa da un discorso
monologico. La stessa tarda filosofia politica di Hegel avrebbe come presupposto

un Assoluto, concepito in base al modello della relazione di un soggetto conoscente con sé
stesso. [...] Infatti un soggetto che si riferisce a sé stesso conoscendo, si trova al contempo
come un soggetto universale, che si contrappone al mondo come all’insieme degli oggetti
della conoscenza possibile. [...] Ma se 1’ Assoluto ¢ pensato come una soggettivita infinita
(che si rigenera eternamente nell’ oggettivita, per elevarsi dalle sue ceneri nello splendore
del Sapere assoluto), i momenti dell’Universale e del particolare possono essere pensati
come unificati soltanto nel quadro del riferimento dell’autoconoscenza monologica: percio
nell’universalita concreta il soggetto in quanto universale mantiene il primato sul soggetto
in quanto particolare®.

che genera disperazione e smarrimento e condanna il pensiero alla finitudine e alla dotta ignoranza irrazio-
nalistica. Infatti, ¢ soltanto dal punto di vista dell’idea assoluta che si puo intendere la circolazione logica-
natura-spirito come processo eterno di auto-opposizione, senza inizio né fine, ¢ non, a la Schelling, come
una decisione imprepensabile del logico che “crea da sé” la natura e da inizio al tempo (per poi superarlo de-
finitivamente una volta che avra concluso la sua rivelazione mondana).

0 Habermas (1987, 41). In Conoscenza e interesse, Habermas sostiene che i «presupposti di filosofia
dell’identita» e dell’assoluto nel pensiero di Hegel hanno prodotto una «ambigua radicalizzazione della
critica della conoscenzay, giacché, se la filosofia si afferma come la vera e unica scienza, «il rapporto tra fi-
losofia e scienza scompare addirittura dalla discussione» (Habermas 1980, 26). Il positivismo, che riduce la
filosofia a mera metodologia della scienza, sarebbe I'esito inconsapevole di questa rottura tra scienza e filo-
sofia avvenuta con Hegel. Insomma, una volta smarrita la tensione produttiva tra filosofia e scienza speri-
mentale propria dell’impresa kantiana, la filosofia o si chiude in una sovrana superiorita critica sulle scienze
empiriche (Hegel), o diviene mero ausilio logico-protocollare delle scienze (positivismo). A nostro avviso,
invece, la natura critico-dialettica del sapere assoluto e dell’idea assoluta ¢ 1’unico antidoto contro ogni
ideologia acritica e apologetica della scienza. Essa, infatti, al contrario dell’assunto positivista, non cessa di
porre il problema del soggetto e della “personalita” adeguati al possesso, al governo e al controllo auto-
cosciente dei saperi unificati e delle forze produttive materiali e immateriali. Anche in questo caso, dunque,
la chiusura verso «i presupposti di filosofia dell’identita» e dell’assoluto di Hegel importa la chiusura alla
determinazione onto-sociale del sapere assoluto hegeliano e all’insieme di problematiche storiche e politi-
che che esso apre e che afferiscono alla struttura del soggetto-oggetto (pur senza approdare alla posizione



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

Questa metafisica dell’assoluto ha scalzato un modello di ragione comunicativa inter-sog-
gettiva, del quale il giovane Hegel aveva gettato le fondamenta*':

Un diverso modello per la mediazione fra I'universale e il singolo ¢ quello offerto
dall’intersoggettivita di grado superiore della libera formazione della volonta in una comu-
nita di comunicazione che sottosta a coazioni cooperative: nell’universalita di un consenso
spontaneo, raggiunto fra liberi ed eguali, i singoli conservano una istanza di appello, che
puo essere invocata anche contro forme particolari della concretizzazione istituzionale del-
la volonta comune™®.

Secondo il nostro rispetto, il progetto hegeliano di auto-critica del moderno trova la sua
ragion d’essere, e il motivo della sua Wirkungsgeschichte nel discorso marxiano, proprio
nell’elemento dell’assolutezza. Di fatti, € soltanto con il concetto della totalita concreta, il
principale portato teoretico dell’idea assoluta, che una critica integrale dell’esistente mo-
derno-capitalistico diviene possibile. Come abbiamo visto, sia il sapere assoluto, sia I’idea
assoluta non corrispondono a un puro monologismo del soggetto. Il soggetto che viene
guadagnato in tali livelli € quella trasparenza del sapere del mondo in cui la soggettivita
umana si riconosce; ¢ la garanzia dell’auto-organizzazione dell’'umano, nonché lo sfondo
speculativo a partire dal quale si coglie la storia della liberazione mediante il sapere con-
creto, I’erosione della soglia di esteriorita. Inoltre, la possibilita di un arrovesciamento,
nella lunga durata, di una formazione storico-sociale nella sua totalita ¢ proprio la dimen-
sione dell’idea assoluta a renderla comprensibile. Il sapere assoluto, da parte sua, compor-
ta la trasformazione del mondo in sapere: ¢ identificazione della forza dello spirito umano
con la sostanza mondana, e con cio ¢ capacita di un diverso, piu razionale e universale go-
verno del sussistente. La prospettiva quasi-trascendentalista di Habermas, che ricerca le
condizioni minime dell’intesa pubblica e della prassi comunicativa, ha — nonostante le ap-
parenze critiche — una funzione al piu ricostruttiva e un esito latamente apologetico. Pro-
prio dal punto di vista hegeliano, essa appare astratta, intellettualistica, soggettivistica e,
in ultimo, criticamente sterile. Il modello dell’intesa comunicativa propone un insieme di

iper-idealista e “piu hegeliana di Hegel” del Lukacs di Storia e coscienza di classe, secondo cui I’azione tra-
sformativa del soggetto-oggetto identico, ossia lo speculativo stesso, corrisponde alla Tathandlung del pro-
letariato organizzato in classe cosciente). Inoltre, ci pare che questa lettura di Hegel condizioni anche la let-
tura di Marx avanzata da Habermas nel primo capitolo di Conoscenza e interesse. Secondo Habermas, Marx
non avrebbe distinto adeguatamente la sfera dell'agire strumentale (in cui risiedono il lavoro come sintesi
sociale, lo sviluppo delle forze produttive e della base tecnica come espressioni della conoscenza umana), e
la sfera dell'agire comunicativo (nella quale si collocano i rapporti di produzione, qui intesi come rapporti
extra-economici, puramente politici, istituzionali, etici e dialogici). Marx, cio¢, avrebbe confuso lavoro e
interazione: egli avrebbe limitato la sfera complessa dei rapporti comunicativi, e il relativo problema
dell'emancipazione dal dominio che solo in questa sfera trova le proprie condizioni di risoluzione, all'auto-
produzione del genere umano mediante il lavoro. Ma, a nostro avviso, € per via del rifiuto sia dei presupposti
di filosofia dell'identita, sia del concetto di “totalita” che Habermas puo separare forze puramente economi-
che e rapporti puramente politici, nonostante, per Marx, la totalita di un modo di produzione e delle sue leggi
di movimento sia determinata dall'unita articolata di economico e di politico, in cui ¢ impossibile isolare dei
rapporti extra-economici e ridurli alle dinamiche dell'accordo e del disaccordo comunicativi. Cio impedisce
di cogliere come la trasformazione dei rapporti di produzione non possa avvenire senza una base nello svi-
luppo delle forze scientifiche e tecniche del lavoro sociale. Cosi, la rigida distinzione tra lavoro e interazio-
ne, tra tecnica e dominio, tra cooperazione sociale e comunicazione, ricollocando Habermas al di fuori della
genealogia del pensiero dialettico, testimonia, piuttosto, una risemantizzazione — nell’ambito della teoria
critica della societa — dello iato kantiano ragion teoretica/ragion pratica e soprattutto della separazione
schellinghiana filosofia positiva/filosofia negativa, su cui Habermas, com'é noto, ha lavorato in gioventu.
41 Cfr. Habermas (1975).
2 1vi, 42.

40



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

regole e di principi euristici astratti dalla realta sociale e utili a ricostruirne la figura gene-
rale. In luogo di una critica immanente di una totalita sociale, che espone le potenzialita di
quest'ultima di passare in altro, si ha il suo emendamento attraverso dei criteri che in tanto
sono esteriori e orientativi (in tal senso intellettualistici), in quanto contraddicono /e con-
dizioni di realta del plesso sociale di riferimento, ove rapporti di dominio economico e po-
litico, e la pressione dell’ideologico, rendono impossibile ogni «consenso spontaneo, rag-
giunto tra liberi ed eguali». Eppure, il punto di forza critico del pensiero di Hegel (forcluso
dalle letture varie trascendentaliste, per esempio quelle — certo diverse — di Foucault e Ha-
bermas) consiste nel fatto di prendere le mosse dall’oggettivita sociale cosi com’e, con
tutte le sue lacerazioni, le sue contraddizioni storicamente ineludibili, ma soprattutto con
tutte le sue interne tendenze di sviluppo, nelle quali la realta appare nel proprio passare.
Questo movimento critico reale interessa non solo 1’oggettivita storica e mondana, ma an-
che le figure coscienziali e le forme di pensiero con cui, di volta in volta, si valuta il sussi-
stente®. E la cifra ontologica dell’idea assoluta a consentire una tale visione critica e auto-
critica sul pensiero-mondo. Da questo punto di vista, il plesso assoluto-metafisico hege-
liano ha gioco forza un impatto critico e auto-critico superiore a ogni operazione ricostrut-
tiva e normativa, la quale, a ben vedere, proietta sull’esistente delle regole surrettiziamen-
te estratte da un certo livello di realta dell’agire sociale, ossia, nel caso ora indagato, la sfe-
ra dei rapporti di scambio tra individui liberi ed eguali.

Cosi, senza la dimensione dell’idea assoluta, un certo modello normativo/trascenden-
tale non riuscirebbe né a fondare un rapporto totalmente critico col mondo, né a misurare
auto-criticamente il proprio tasso di compromissione con una data legalita sociale. E so-
prattutto, senza il sapere assoluto e 1’idea assoluta, I’auto-critica del moderno si arreste-
rebbe a una soglia di razionalita al piu euristica, esteriore e, di fatto, conservativa, in luogo
di approdare alla razionalita integrale, che ¢ capacita di controllo sociale del sociale, evo-
cata nella formula della “pura personalita”.

Bibliografia

Arthur C. J. 2004, The New Dialectic and Marx’s Capital, Leiden: Brill.

Backhaus H.-G. (2008), Dialettica della forma valore. Elementi critici per la ricostruzio-
ne della teoria marxiana del valore, Roma: Editori Riuniti.

Badaloni N. (1972), Per il comunismo, Torino: Einaudi.

Bloch E. (1975), Soggetto-oggetto. Commento a Hegel, Bologna: Il Mulino.

Bodei R. (2014), La civetta e la talpa. Sistema ed epoca in Hegel, Bologna: 11 Mulino.

Cacciari M. (2023), Metafisica concreta, Milano: Adelphi.

Chiereghin F. (2012), Rileggere la Scienza della logica. Ricorsivita, retroazioni,
ologrammi, Milano: Carocci.

Colletti L. (1969), Il marxismo e Hegel, Roma-Bari: Laterza.

43 Parimenti, il sapere assoluto non pud essere limitato alla pratica auto-riflessiva della comunita moderna,
come pensa Pinkard: «Absolute knowing is the reflection on the accounts that the modern community has
given of what is authoritative for us and why these “ground rules” “really are” or “really should be” taken as
authoritative. In absolute knowing, this “account of the accounts” is self-consciously understood as moving
altogether and completely within the terms those accounts have already set for themselves. That is, absolute
knowing does not see itself as offering an affirmation or justification or critique of social practices by appeal
to anything that would be “external” to the practices themselves — for example, not by appealing to any kind
of metaphysical essence that would somehow vouchsafe those practices» (Pinkard 1991, 262). 1l sapere as-
soluto e I’idea assoluta, infatti, non afferiscono, o meglio, non sono limitabili alla sfera delle motivazioni e
del reason giving, ma indicano, nel linguaggio hegeliano della speculazione, una struttura storico-sociale in
cui si presenta il problema del governo e del controllo unitario della totalita dei saperi, ossia le principali
forze produttive della “forma dell’oggettivita” nel mondo moderno. Cfr. Destasio (2025, 143 sg.).

41



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

Comay R., Ruda F. (2018), The Dash — The Other Side of Absolute Knowing, Cambridge:
MIT Press.

Deleuze G. (1971), Differenza e ripetizione, Bologna: 11 Mulino.

De Giovanni B. (1970), Hegel e il tempo storico della societa borghese, Bari: De Donato.

Destasio A. (2025), Omnes et singulatim. Hegel e l'ontologia del governo, Bologna: Deri-
veApprodi.

Foucault M. (1971), Archeologia del sapere, Milano: Rizzoli.

—(2010), Introduzione, in Kant 1., Antropologia dal punto di vista pragmatico, Einaudi:
Torino.

— (2021), Phénoménologie et psychologie, Paris: Seuil.

—(2024), La constitution d'un trascendantal historique dans la Phénoménologie de I'es-
prit de Hegel, Paris: Vrin.

Frank M. (1975), Der unendliche Mangel an Sein: Schellings Hegelkritik und die Anfin-
ge der Marschen Dialektik, Frankfurtm am Main: Suhrkamp.

Habermas J. (1975), Lavoro e interazione, Milano: Feltrinelli.

— (1980), Conoscenza e interesse, Roma-Bari: Laterza.

— (1987), 1l discorso filosofico della modernita, Roma-Bari: Laterza.

Hegel G.W.F. (1996), Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio, Milano: Bom-
piani.

— (2013), Fenomenologia dello spirito, Milano: Bompiani.

— (2004), Scienza della logica, Roma-Bari: Laterza.

Hyppolite J. (1972), Genesi e struttura della Fenomenologia dello spirito di Hegel, Firen-
ze: La Nuova Italia.

Kojeve A. (1996), Introduzione alla lettura di Hegel, Milano: Adelphi.

Marx K. (1968), Lineamenti fondamentali di critica dell'economia politica, Firenze: La
Nuova Italia.

Marx K. (2013), I capitale, Torino: Utet.

Pinkard T. (1991), Hegel's Phenomenology. The Sociality of Reason, Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Pippin R. (1989), Hegel's Idealism. The Satisfactions of Self-Consciousness, Cambridge:
Cambridge University Press.

Rametta G. (2025), 4 proposito di La constitution d'un trascendantal historique dans la
Phénoménologie de l'esprit de Hegel, in «Scienza&Politicay, 36: 167-173.

Reichelt H. (1973), La struttura logica del concetto di capitale in Marx, Bari: De Donato.

Roberts-Garatt O. (2024), Foucault's Hegel Thesis: The "Tragic Destiny" of Life and the
"Being-There" of Consciousness, in «Foucault Studies», 36: 443-469.

Schelling J.W.F. (1986), Esposizione del vero rapporto della filosofia della natura con la
dottrina fichtiana migliorata, in J. G. Fichte, F. W J. Schelling, Carteggi e scritti polemi-
ci, Milano: Guerini e Associati.

Vinci P. (2021), Spirito e tempo. Commentario della “Fenomenologia dello spirito”. 1l
sapere assoluto, Napoli: IISF Press.

Virno P. (2002), La grammatica della moltitudine. Per un ‘analisi delle forme di vita con-
temporanee, Roma: DeriveApprodi.

Vuillerod J.-B. (2022), La naissance de l'anti-hégélianisme: Louis Althusser et Michel
Foucault, lecteurs de Hegel, Paris: Ens Editions.

Zizek S. (2013), Meno di niente. Hegel e I'ombra del materialismo dialettico, vol. I, Mila-
no: Ponte alle Grazie.

42



