
Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

28

«La fenomenologia della coscienza filosofica». Il mémoire di Foucault su Hegel e 
l’essenza onto-sociale del sapere assoluto

Alberto Destasio, Università di Catania, alberto.destasio@outlook.it

Abstract
This essay examines Michel Foucault’s early engagement with Hegel in his 1949 mé-
moire La constitution d’un transcendantal historique dans la Phénoménologie de l’esprit 
de Hegel. It reconstructs Foucault’s interpretation of Hegel’s Phenomenology of Spirit as 
the exposition of a historical-transcendental field in which subjectivity and objectivity are 
mutually constituted through the development of consciousness. The analysis explores 
how this field culminates in absolute knowledge, conceived not as a subjective abstraction 
but as the immanent unity of thought and being within the social ontology of modernity. 
The essay further contrasts this early reading with Foucault’s later archaeological works, 
showing a shift from a unified philosophical totality to a plural, dispersed epistemic field. 
Finally, it argues that the absolute in Hegel does not entail an apologetic closure of history 
but functions as a speculative-critical structure enabling the ontological possibility of a 
transformative and emancipatory relation to the present. Against both transcendentalist 
and merely communicative interpretations, the paper defends the critical potential of 
Hegel’s concept of the absolute as a dynamic site of social rationality.

Keywords
Foucault;  Hegel;  Historical  Trascendental;  Absolute  Knowledge;  General  Intellect; 
Habermas.

1. Il trascendentale storico nella Fenomenologia hegeliana

1. L’11 giugno 1949, sotto la direzione di Jean Hyppolite, Michel Foucault presenta alla 
Sorbonne il suo mémoire in filosofia dal titolo La costituzione di un trascendentale stori-
co nella Fenomenologia dello spirito di Hegel1. 

Foucault apre questo suo lavoro giovanile ammettendo un truismo: Hegel non ha af-
frontato direttamente né il problema del trascendentale, né, tanto meno, quello del trascen-
dentale storico. Anzi, la sua filosofia, sin dalla Differenzschrift, ha avuto come obiettivo 
precipuo il superamento non solo delle filosofie della riflessione di Kant e di Fichte, ma 
anche della stessa problematica del trascendentale così come era stata istituita da Kant, os-
sia come questione cruciale, compito esclusivo, del sapere filosofico. In Fede e sapere, 
Hegel, servendosi del metodo della critica immanente, ossia valutando la coerenza interna 
tra i risultati di una certa filosofia e suoi presupposti, sostiene che Kant non ha mantenuto 
le sue più profonde e vere promesse speculative contenute nella dottrina dell’immagina-
zione trascendentale e nella dottrina dell’unità trascendentale dell’appercezione. Tuttavia, 
Hegel farà consapevolmente getto della problematica del trascendentale, che considererà 
sempre una funzione del pensiero finito, soggettivistico e intellettualistico. Un pensiero, 
cioè, incapace di cogliere la struttura metafisica dell’assoluto come unità speculativa di 
pensiero ed essere.

Ora, la dichiarazione di questo truismo è funzionale all’impostazione dell’esegesi fou-
caultiana. Secondo Foucault, il fatto che una certa filosofia ha evitato o non ha affrontato 

1 Su questo lavoro giovanile di Foucault cfr. Vuillerod (2022), Roberts-Garatt (2024).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

29

volutamente un problema, non assicura l’estraneità di tale filosofia rispetto a un campo 
problematico storicamente determinato (ad esempio il problema del trascendentale solle-
vato da Kant), il quale ha reso possibile, a guisa di un trascendentale storico, l’accadere 
filosofico delle filosofie successive. «È solo la costituzione di un trascendentale storico 
che può permettere di porre a un autore una questione alla quale egli stesso non ha risposto 
esplicitamente»2. La circolarità diallelatica di questa posizione è ammessa dallo stesso 
Foucault: si può porre il problema del trascendentale storico nella filosofia di Hegel sol-
tanto se questo problema è già risolto, cioè soltanto se il problema del trascendentale è già 
un tema che informa e orienta i sistemi di pensiero a venire. Meglio: è perché esiste  de 
facto qualcosa come un “trascendentale storico” che la filosofia di Hegel può essere inter-
rogata a partire da una problematica a cui essa non si è consacrata. La problematica del 
trascendentale e il problema del trascendentale storico provano la loro validità l’una me-
diante l’altro. O, per utilizzare il lessico del Foucault della seconda metà degli anni Ses-
santa, il problema del trascendentale inerisce all’“a priori storico” che colloca gli enuncia-
ti filosofici nel campo storico-epistemico della modernità. Una data esperienza storica, 
quale l’invenzione del trascendentale da parte di Kant, apre una problematica filosofica 
che stabilisce la condizione di possibilità delle future esperienze filosofiche. «Quando si 
passa da Kant ai suoi successori, non si passa da un momento della storia a un altro, ma si 
passa da un mondo di esperienze storicamente effettive (le opere di Kant), a un mondo 
possibile d’esperienza storica»3. Già da queste rapide considerazioni, appare evidente 
l’incidenza di questo lavoro giovanile sull’insieme di problematiche che verranno trattate 
in Le parole e le cose e ne L’archeologia del sapere (la concezione storica delle epistemi, 
la nozione di “a priori storico”).

2. Nel primo capitolo del mémoire, Foucault prova a definire gli elementi essenziali del 
campo trascendentale in Hegel. Una filosofia trascendentale deve presentarsi, anzitutto, 
come una filosofia dell’oggettività, in quanto è l’esigenza di fondare l’oggettività nel pen-
siero  a  rendere  necessario  il  pensiero  del  trascendentale.  Ma,  nota  subito  Foucault, 
l’oggettività, proprio perché va fondata e spiegata, non può essere limitata all’esperienza. 
Essa non coincide con una pura esteriorità contingente. L’oggettività è ciò a partire da cui 
un soggetto può fare un’esperienza conosciuta del mondo. Il problema della oggettività, in 
altri termini, chiama in causa il problema della relazione tra soggetto e oggetto. Il sapere 
trascendentale,  che  definisce  i  principi  costitutivi  dell’esperienza,  è  co-estensivo 
all’ambito della oggettività. Ogni indagine sulla problematica del campo trascendentale è 
sospesa tra questi due poli. Di qui la pluralità delle soluzioni. In Kant, le condizioni di di-
ritto, i principi costitutivi, sono la legittimazione del fatto dell’esperienza scientifica. «È la 
scienza, privata di fondamento, che impone la sua oggettività alla riflessione trascenden-
tale». Poiché l’esperienza della scienza è reale, e per ciò stesso possibile, Kant indaga il 
modo in cui le conoscenze scientifiche sono possibili. Kant ricorre a una doppia deduzio-
ne “dall’alto” e “dal basso” delle categorie, ma in entrambi casi è in questione un raddop-
piamento trascendentale dell’empirico, l’omologia infondata tra mondo degli oggetti e 
oggettività4. L’attività costituente si rivolge a una datità che, in quanto datità, è già da 

2 Foucault (2024, 65, traduzione mia). Com’è noto, all’interno della Hegel Forschung, sarà soprattutto Pip-
pin (1989) a leggere Hegel a partire dal campo problematico aperto da Kant. Egli individua nel capitolo sul 
sapere “assoluto”, e specie nell’espressione “forma dell’oggettività”, la massima eredità post-metafisica di 
Kant.
3 Foucault (2024, 65).
4 L’idea (già hegeliana) del trascendentale kantiano come mera re-duplicazione dell’empirico sarà al centro 
del capitolo “L’uomo e i suoi duplicati” de Le parole e le cose e verrà ripresa da Deleuze in Differenza e ri-
petizione all’interno di una critica serrata all’immagine del pensiero del riconoscimento e del senso comune. 
«Si diceva che bisogna giudicare l’Immagine del pensiero sulle sue pretese di diritto, non secondo le obie-
zioni di fatto. Ma per l’appunto, ciò che va rimproverato all’immagine del pensiero è di avere fondato un suo 



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

30

sempre costituita. I due percorsi della deduzione si giustappongono in un parallelismo in-
finito, impossibile da risolvere in unità. L’idealismo trascendentale è il rivestimento di un 
empirismo assoluto. Fichte, invece, per dissipare «l’equivoco empirista di Kant», ha reso 
l’oggettività il risultato dell’attività produttiva dell’Io. In questo modo, però, a misura che 
l’oggettività viene presa nell’infinita azione pratico-espansiva dell’Io, il sapere trascen-
dentale fichtiano, come rileverà Schelling nei suoi scambi polemici con Fichte, non può 
fondare alcuna filosofia della natura, perché il non-Io, in sé, non ha alcuna consistenza, al-
cuna autonomia5. Ma se il compito di un campo trascendentale è la definizione non solo di 
una totalità di esperienze costituente una natura, ma anche di un’attività trascendentale co-
noscitiva in cui si inscrive la possibilità dell’azione (e non il contrario), allora, in tal senso, 
neanche il pensiero di Fichte, per Foucault, istituisce un campo trascendentale consistente 
coi suoi principi. Foucault compendia così le differenze tra i due campi trascendentali 
kantiani e fichtiani: «in Kant, l’oggettività appariva troppo presto, perché era collocata al 
livello stesso del dato; in Fichte, essa appariva troppo tardi, malgrado l’apparenza, in un 
momento in cui l’attività trascendentale era già a pieno regime. In entrambi i casi, essa 
mancava  ciò  che  apparteneva  alla  sua  natura:  delimitare  il  campo  trascendentale» 
dell’oggettività6. 

Ora, in Hegel si squaderna uno scenario trascendentale radicalmente diverso e, per cer-
ti versi, risolutivo. Il soggetto, lungi dal fornire gli elementi costituenti dell’esperienza 
possibile, è inghiottito nell’esperienza reale della storia. Il soggetto è ciò per cui si dà 
qualcosa come l’esperienza. Il mondo, l’esperienza, sono delle espressioni reali del sog-
getto. L’oggettività è, anzitutto, l’unione dell’esperienza e del soggetto. «L’oggettività e il 
soggetto che conosce si sviluppano nel modo dell’azione reciproca»7. A ogni modificazio-
ne figurale della coscienza che conosce, corrisponde una nuova esperienza storica del 
mondo. Il rapporto soggetto-oggetto accade lungo un processo segnato dal negativo. Nel 
passaggio dal terzo al quarto capitolo della Fenomenologia, quando la coscienza perde sé 
stessa nell’oggetto, questa perdita diviene l’essenza della coscienza, il suo nuovo oggetto; 
per converso, quando la coscienza fa esperienza del mondo come di una realizzazione di 
una potenza soggettiva (la libertà, la moralità), a quel punto l’oggettività svanisce, e con 
essa il mondo che ha creato (l’anima bella). «Poiché esse appaiono come la negatività re-
ciproca l’una dell’altra, l’oggettività e la soggettività sono dei momenti fluttuanti contin-
genti di una realtà che resta; questa realtà che risiede tra queste due nozioni in movimenti 
è la Cosa stessa. [...] In altri termini, la coscienza riconosce nella cosa stessa una soggetti-
vità e una oggettività che fanno una cosa sola. È una compenetrazione dell’oggettivo e del 
soggetto, che si presenta immediatamente come oggettiva essa stessa, e si realizza al livel-
lo dell’oggettività»8. L’oggettività appare, pertanto, come la coscienza che ha ricono-
sciuto la sua opera nel mondo, al punto che la conoscenza di sé della coscienza è cono-
scenza del mondo. Il vero, che manifesta la verità, è la realtà di questa auto-appropriazio-
ne della realtà da parte dello spirito. Soggettività e oggettività divengono entrambi termini 
costituenti. «La coscienza in ciascuna delle sue figure nuove costituisce la sua oggettività, 
come la forma in cui essa si esprimerà, e, inversamente, l’oggettività costituirà la soggetti-
vità, poiché essa ne è la verità, e poiché, senza di essa, quest’ultima non arriverebbe a rea-
lizzarsi»9. Nella ragione, la soggettività è la forma nella quale lo spirito appare a sé stesso. 

supposto diritto sull’estrapolazione di taluni fatti, e di fatti particolarmente insignificanti, attinenti alla bana-
lità quotidiana stessa e al Riconoscimento, come se il pensiero non dovesse cercare i propri modelli in av-
venture più strane e più compromettenti. [...] Kant ricalca così le strutture dette trascendentali sugli atti em-
pirici di una coscienza psicologica» (Deleuze 1971, 220-221).
5 Cfr. Schelling (1986).
6 Foucault (2024, 77-78).
7 Ivi, 80.
8 Ivi, 81.
9 Ibidem.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

31

In tal senso, superando la definizione kantiana, per Hegel la verità «non è un nuovo modo 
di rapportarsi allo stesso oggetto, né soprattutto lo stesso modo di rapportarsi a un nuovo 
oggetto», secondo lo schema ancora concordanziale e intellettualistico della adaequatio. 
Essa è il «sapere dei rapporti che la coscienza ha da sempre avuto col suo oggetto»10. Così, 
il sapere non è costituzione di un’esperienza pre-determinata, ma esperienza stessa di sé, 
che la Fenomenologia rende oggetto di un sapere atto a costruire il sistema. La Fenome-
nologia è la storia genetica del trascendentale, il sapere del processo di costituzione del sa-
pere di sé equivalente al mondo, nonché la condizione di possibilità del sistema. Questo è 
il nucleo del trascendentale hegeliano, l’unico trascendentale possibile iuxta propria prin-
cipia (secondo Foucault). Il trascendentale hegeliano, infatti, è costruzione del sapere in 
quanto costruzione dell’oggettività: il primo è il nucleo veritativo della seconda, laddove 
la seconda è il teatro dell’effettualità del sapere.

Ne viene che nell’idea hegeliana del sapere vi è la perfetta compenetrazione dinamica 
del  trascendentale  e  dell’empirico,  ove  uno  non  ha  un  primato  deduttivo  sull’altro. 
L’esposizione di questo campo trascendentale, che culmina nel sapere assoluto, avviene, 
secondo Foucault, attraverso un doppio metodo parallelo: progressivo e regressivo. Nella 
prima strada, la coscienza estende vieppiù le proprie determinazioni: si passa dalla co-
scienza sensibile, la più vuota proprio in quanto rivolta alla mera singolarità contingenti 
dei dati, al soggetto infinitamente complesso di una esperienza più ricca (come l’esperien-
za religiosa). In questo percorso, la coscienza conquista, mediante il sapere, l’intera espe-
rienza mondana, ma perché quest’ultima coincide sempre più col sapere. Questa prima via 
sintetica, in cui è in gioco l’estensione dell’esperienza del soggetto, è raddoppiata da un 
percorso regressivo «che mostra come l’estrema esteriorità del soggetto e dell’oggetto è, 
in realtà, una pura e semplice interiorità», espressa nella limpida uguaglianza Io=Io. La 
Fenomenologia, pertanto, è percorsa da una progressione empirica e da una regressione 
trascendentale. A misura che la coscienza fa esperienza del mondo, essa, al contempo, 
come spirito assoluto, fa esperienza di sé, approfondisce il sapere di sé come sapere del 
mondo. Il coglimento di molte determinazioni ha come correlato la semplicità pluri-
mediata dell’astratto. L’identità Io=Io è un’espressione che indica questo doppio movi-
mento simultaneo di assorbimento del mondo e di approfondimento di sé da parte dello 
spirito: il sapere di sé dello spirito è sapere del mondo, perché il mondo, al termine del per-
corso di acquisizione/arricchimento esperienziale della coscienza, non è più altra cosa dal 
sapere. Questo è il nucleo della dottrina hegeliana della completa immanenza dell’attività 
dello spirito. Lo spirito non rimane al riparo dalle proprie estrinsecazioni, intese come ca-
dute, al modo della costruzione schellinghiana del rapporto tra determinazioni mondane e 
Assoluto. Lo spirito hegeliano è tanto esteso nella realtà, quanto approfondito riflessiva-
mente in sé stesso. Richiamiamo, a tal proposito, un noto testo della Prefazione alla Feno-
menologia:

La forza dello spirito è grande solamente quanto lo è la sua estrinsecazione; la sua profondi-
tà è proporzionale solamente al suo coraggio di espandersi e perdersi mentre si esplica11.

L’oggettività del mondo è l’oggettività del sapere, ma di un sapere che in tanto è sapere di 
sé, in quanto è sapere del mondo. Così come lo spirito si sa nel mondo, il mondo, indistin-
guibile dal sapere di sé dello spirito, sa sé stesso nel sapere universale della coscienza. Ma 
l’esperienza del mondo da parte della coscienza è esperienza convertibile in sapere uni-
versale perché, lungo il percorso storico, l’essere del mondo è divenuto in sé astrazione, 
universalità concreta. Il sapere assoluto è un sapere necessario perché l’universale non è 

10 Ivi, 89.
11 Hegel (2013, 59).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

32

più la funzione sintetica dell’Io-penso kantiano, ossia di una forma della riflessione ester-
na, ma la cifra ontologica dell’essere sociale del mondo moderno, che lo spirito riconosce 
come sua propria creazione, non come insieme di datità contingenti. Lo spirito in tanto si 
eguaglia al mondo in quanto il mondo ha già assunto in sé, nel percorso esperienziale della 
coscienza, le determinazioni essenziali dello spirito, ossia l’universalità e il sapere: perché 
l’oggettività mondana è fondata sul sapere. Ed è per questa ragione che il sapere assoluto 
può essere presso di sé nell’essere-altro. Ma ritorneremo a breve su questo punto. 

Per Hegel, questo sapere trascendentale che sa sé stesso come il mondo, contiene in lui  
qualcosa che non è sapere, ma che è mondo: questo qualcosa, è la totalità delle esperienze, è 
il corso degli eventi attraverso il quale si costituisce il sapere assoluto12.

Nel sapere assoluto, si realizza pienamente la dimensione del per-noi hegeliano come to-
talità saputa e mediata dell’esperienza. In tal senso, il per noi=sapere assoluto è il vero 
luogo dell’attività trascendentale nella sua funzione costitutrice, che salva la continuità tra 
in-sé  e  per-sé.  «L’essere-per-noi,  in  quanto  manifesta  la  costituzione  trascendentale 
dell’esperienza, non si deve situare in rapporto a ciò che è questa esperienza per sé stessa, 
né in rapporto a ciò che essa è in verità in un sapere più profondo. [..] Questo “noi”, di cui 
abbiamo visto che era all’inizio la coscienza ideale di un soggetto che avrebbe realizzato 
la totalità dell’esperienza, finisce dunque per rivelarsi come il soggetto trascendentale che 
costituisce l’esperienza, ma che appare come tale soltanto nell’investigazione fenomeno-
logica»13. L’esperienza per-noi è il campo trascendentale che consente l’esposizione del 
movimento tra in-sé e per-sé. Ma, a ben vedere, questo campo non equivale alla coscienza 
empirica del filosofo che ricostruisce la totalità del percorso della coscienza. Foucault 
contesta l’interpretazione che il giovane Marx fornisce del sapere assoluto, secondo cui 
quest’ultimo è il culmine soggettivo e puramente teoretico dell’intera esperienza della co-
scienza, incarnata nel filosofo Hegel. Per Foucault, cioè, la realtà concreta del sapere asso-
luto non è la realtà di una soggettività astratta e di un puro sapere, né la dimensione indivi-
duale, umana troppo umana, dello sguardo hegeliano. Inoltre, ancora contra Marx, il sape-
re assoluto non è il luogo del superamento irreale dell’oggettività svanita nel sapere, di 
una natura che è falsa natura, tale per cui il lavoro dello spirito hegeliano è soltanto un la-
voro dell’astrazione e del puro pensiero. Riprendendo le pagine conclusive della Scienza 
della logica sull’idea assoluta e quelle dell’Enciclopedia sul passaggio dalla logica alla 
natura, Foucault mostra che lo spirito assoluto non “scopre” la natura nelle forme del pas-
saggio e della negatività dell’essere-per-altro. L’idea non diviene la natura: essa si conce-
de a ciò che già è, cioè natura. L’idea risuona costantemente in una dimensione naturale di 
sé. «E lungi dall’essere questo luogo scisso tra la necessità dell’Idea discesa fino alla natu-
ra e il caso contingente della materia, in luogo di essere quel misto platonico, in cui l’esse-
re, per sua sfortuna, si rende poroso al non-essere, la Natura ha la stessa realtà, la stessa li-
bertà dell’Idea assoluta stessa: essa non è la caduta della libertà nell’universo mistificato 
della contingenza, essa è il movimento attraverso il quale l’Idea si affranca e attraverso il 
quale anche la natura afferma il suo affrancamento»14. Una volta che lo spirito, che si ad-
dolora alienandosi nella natura, si coglie come sapere assoluto e si riconosce in ciò che gli 
è, inizialmente, più estraneo, esso appare a sé come l’identità del soggetto e dell’oggetti-
vo. Nel sapere assoluto come trascendentale costituente, unità di soggettivo e oggettivo, 
ciò che nel corso della storia appariva nella forma della presupposizione, del superamen-
to, del passaggio, dell’alienazione e della passione, appare ora come simultaneo. Idea 

12 Foucault (2024, 125).
13 Ivi, 181.
14 Ivi, 193.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

33

logica, natura e spirito si muovono in un rapporto circolare e in reciproca contemporanei-
tà15. Non vi è alcun passaggio mistico-creazionale dall’idea logica alla natura. Foucault 
riconosce opportunamente l’origine schellinghiana di questa interpretazione vulgata della 
struttura enciclopedica (cfr. le  Münchner Vorlesungen), che ritorna anche nel giovane 
Marx16. 

Così, per Foucault, la Fenomenologia, esponendo il percorso in cui la coscienza arriva 
a conoscersi come sapere assoluto (che è anche sapere e saper-si del mondo e della totalità 
oggettiva), è il trascendentale storico che costruisce la possibilità del sistema. 

A conclusione del suo mémoire, Foucault riassume in questo modo gli obiettivi della 
sua ricerca:

La Fenomenologia dello Spirito non è né prefazione, né parte del sistema hegeliano; essa è 
la ricerca di ciò che rende possibile la totalità di un sistema del pensiero che si vuole presen-
tare come scienza. Essa è il primo passo che permetterà a un pensiero di essere sistematico 
senza contraddizione. [...]

Questo fondamento del sapere sistematico la Fenomenologia lo scopre in un “Sapere asso-
luto”, che non è pienezza di contenuto, ma “luogo concettuale” indeterminato, adeguato a 
una coscienza (il Sé) la cui l’intera attività si esprime in un “Io so”. Questa coscienza, luogo 
elementare, l’abbiamo chiamata soggettività trascendentale17.

15 A questo proposito, Hyppolite nota che «spesso si è rimproverato Hegel di passare arbitrariamente dal  
Logos alla natura. Si è detto che una simile deduzione della natura a partire dal Logos era inintelligibile. 
Come può il pensiero che è solo puro pensiero generare la natura? A noi però sembra che in questa forma il 
problema sia mal posto e che tale critica non tocchi il sistema hegeliano. Logos e natura si presuppongono a 
vicenda: l’uno non si pone senza l’altra. Immaginare una qualunque causalità del Logos, qual si sia, che pro-
duca la natura, è assurdo. La stessa parola creazione, dice Hegel, è una parola del rappresentare, e quando il 
filosofo stesso parla di un regno del puro pensiero anteriore alla creazione della natura e di uno spirito finito, 
egli si conforma a questo linguaggio rappresentativo. [...] Se dunque l’Assoluto si pone come Logos, ciò si-
gnifica che esso si nega come natura, e con ciò stesso si oppone alla natura: nell’escludere da sé la natura, da 
parte sua, è l’intero che si nega come Logos, e dunque gli si oppone e lo presuppone» (Hyppolite 1972, 741-
742).
16 Sulle ragioni della scelta hegeliana di esporre il contenuto dell’Enciclopedia attraverso una forma sillogi-
stica ancora “naturalistica” (in quanto ha il sapere naturale come medio), si veda la ricostruzione dello sta-
tus quaestionis e la proposta interpretativa di Bodei (2014), con relativa bibliografia. Su Marx e Schelling, 
cfr. la classica ricerca di Frank (1975).
17 Foucault (2024, 197). Foucault, influenzato dalla lettura heideggeriana di Kant, troverà questo trascen-
dentale “pieno di mondo” nell’Antropologia kantiana, da lui tradotta nel 1964 come tesi complementare di 
dottorato. L’oggetto dell’Antropologia è il regno dell’auto-affezione di sé da parte di un io determinato. 
«L’Antropologia è la regione in cui l’osservazione di sé non accede né a un soggetto in sé, né all’Io puro del-
la sintesi, ma a un io che è oggetto, e presente nella sua esclusiva verità fenomenica. Ma questo io-oggetto, 
offerto al senso entro la forma del tempo, non è per altro estraneo al soggetto determinante, poiché in fondo 
non è altro che il soggetto così come è affetto da sé stesso. [...] Essa sarà dunque al contempo: analisi del 
modo in cui l’uomo acquisisce il mondo» (Foucault 2010, 25, 37). Tuttavia, secondo Foucault, l’Antropolo-
gia è il correlato necessario dell’impresa critica: entrambe, infatti, si pongono il problema di «pensare, ana-
lizzare, giustificare e fondare la finitudine, in una riflessione che non passa per un’ontologia dell’infinito, e 
non si giustifica come una filosofia dell’assoluto» (ivi, 91). Entrambi i saperi, inoltre, condividono la mede-
sima illusione: al modo che la dialettica trascendentale applica i principi dell’intelletto finito al di là dei limi-
ti dell’esperienza, riempiendo l’infinito della ragione col sapere finito, l’antropologia, ripiegando la finitu-
dine su sé stessa, indaga «l’originario in cui si fonda», il proprio fondamento indisponibile. Nel corso del 
1953-1954 Phénoménologie et psychologie (Foucault 2021), Foucault vedrà nella fenomenologia husserlia-
na la più radicale tematizzazione anti-psicologistica del rapporto tra trascendentale e mondo.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

34

2. La struttura onto-sociale del sapere assoluto

1. Dopo aver ripercorso rapidamente i punti salienti del mémoire, possiamo compiere al-
cune osservazioni critiche. Anzitutto, va rilevato che lo scopo essenziale di questa lettura 
foucaultiana di Hegel, in cui il sapere assoluto è il trascendentale storico dell’esposizione 
sistematica, è l’affermazione dell’autonomia del sapere filosofico «a dispetto di tutte le 
fenomenologie possibili», di tutti i saperi filosofici regionali, irrelati l’un l’altro. Sta qui, 
per Foucault, la differenza principale tra Husserl e Hegel: «là dove Ideen cercano di dissi-
pare la sfera della riflessione filosofia come regione indipendente, Hegel afferma nel Sa-
pere Assoluto la legittimità di questo livello del pensiero. La Fenomenologia dello Spirito 
tutta intera può essere interpretata come la fenomenologia della coscienza filosofica»18. Ci 
pare una lettura corretta: la possibilità del sistema è sospesa all’esistenza di un’autonomia 
sovrana della filosofia.  Solo così le scienze trattate dall’enciclopedia possono essere 
scienze filosofiche, vale a dire scissioni del concetto e dell’idea assoluta nei vari ambiti 
oggettuali indagati dai singoli saperi. Ma, com’è noto, il Foucault successivo, specie il 
Foucault de Le parole e le cose, se manterrà un approccio plurale-comparativo all’analisi 
dei saperi, al contempo smarrirà sia l’autonomia sovrana del filosofico, sia – proprio per 
questo – l’auto-movimento sistematico dei saperi nella esposizione filosofica, i loro nessi 
interni19. Di fatti, ne Le parole e le cose e ne L’archeologia del sapere, le epistemi indica-
no delle pluralità di saperi distribuiti nella forma di un cumulo, riuniti a posteriori in insie-
mi di enunciati irriducibili a unità, privi di relazione interna, e confrontabili solo attraver-
so dei tratti ricorsivi. I saperi in una data episteme non si disperdono in riferimento 
all’interiorità «di una intenzione, di un pensiero o di un soggetto», a una figura della co-
scienza nello sviluppo dello spirito. L’insieme di positività scientifiche, che formano un a 
priori storico, «definisce un campo in cui si possono eventualmente manifestare delle 
identità formali, delle continuità tematiche, delle traslazioni di concetti, dei giochi pole-
mici. [...] La ragione per utilizzare questo termine un po’ barbaro è che questo a priori  
deve spiegare gli enunciati nella loro dispersione, in tutte le faglie aperta dalla loro non 
coerenza, nel loro reciproco sovrapporsi e sostituirsi, nella loro simultaneità che non è 
unificabile e nella loro successione che non è deducibile»20. In questo modo, i saperi sono 
saperi finiti, mere giustapposizioni di nozioni e materiali trovati in guisa contingente. In-
somma, ciò che Foucault dismette (consciamente) nella sua teoria archeologica, e nell’uso 
di concetti come “a priori storico”, “archivio” ed “enunciato”, è proprio il concetto hege-
liano di totalità, il quale è garante del passaggio immanente tra le figure fenomenologiche 
e tra i concetti delle scienze filosofiche, afferenti a diversi ambiti oggettuali dello spirito e 
di un’unica scienza del pensiero. Per Hegel, infatti, una scienza come parte determinata di 
un «philosophisches Ganze» è un singolo circolo che, «essendo entro sé una totalità», pie-
ga in sé il confine del suo elemento e «fonda una sfera ulteriore»21.

Per quanto concerne, invece, la lettura trascendentalista della Fenomenologia proposta 
dal giovane Foucault, occorre svolgere alcune considerazioni. In primo luogo, l’idea del 
sapere assoluto come unità del soggettivo e dell’oggettivo, e dunque come campo trascen-
dentale irriducibile a una pura riflessione esteriore, a una singola soggettività, ci pare rice-
vibile. Essa esprime efficacemente, con un linguaggio non propriamente hegeliano, la co-
stituzione del mondo dell’esperienza della coscienza come auto-costituzione dello spirito 
mediante  il  sapere  di  sé.  In  un  sapere  assoluto  così  inteso,  la  costituzione  storica 
dell’oggettività non è separabile dalla costituzione di quella soggettività che conosce e de-
termina l’oggettività, a misura che approfondisce il sapere di sé attraverso un’esperienza 

18 Foucault (2024, 203).
19 Su questo punto si veda la nota di Rametta (2025). 
20 Foucault (1971, 148).
21 Hegel (1996, 121).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

35

storica. Nel campo trascendentale hegeliano, eguagliato al sapere assoluto, è in questione, 
a nostro avviso, il “pensiero oggettivo”, ossia il vero contenuto del sapere logico. 

Tuttavia, sebbene la Fenomenologia, in quanto sistema della scienza, è ciò che rende 
possibile, proprio mediante il campo del sapere assoluto, la costituzione enciclopedica, la 
dimensione del sapere assoluto non ci pare riducibile a un vuoto di contenuto, a «un uni-
verso inesplorato» di contenuti in potenza, che va in seguito mappato mediante la carto-
grafia enciclopedica. In altre parole, volendo applicare retroattivamente la grammatica 
concettuale de L’archeologia del sapere al mémoire, il sapere assoluto non è riducibile 
alle regole di formazione degli enunciati enciclopedici, «il sistema generale della forma-
zione e della trasformazione degli enunciati». Il sapere assoluto non può coincidere sol-
tanto con le condizioni di possibilità dei saperi enciclopedici come spazi di auto-riflessio-
ne dello spirito. Per quanto Foucault dia enfasi al carico di oggettività e di realtà di cui è 
gravido il sapere assoluto, ci pare che l’identificazione di quest’ultimo con un campo tra-
scendentale non riesca a esprimere la cifra ontologica, onto-sociale, della dimensione del 
sapere assoluto. Con ciò vogliamo intendere che il sapere assoluto, ancor prima di appari-
re, eventualmente, come una superficie d’iscrizione trascendentale atta a svolgere la tota-
lità dei concetti dei saperi, è un luogo reale dell’essere sociale in cui accade la sussunzio-
ne, sotto un’unica scienza del concetto, di tutti i saperi, di tutte le esperienze reali e teori-
che, e di ogni possibile fondazione filosofica dei saperi. Questo luogo, che Hegel – certo – 
non ha mai nominato in quanto tale, ma di cui aveva già il referente reale, corrisponde, a 
nostro avviso, al cronotopo della modernità capitalistica, al modo capitalistico della pro-
duzione, spazio reale di unificazione/sussunzione delle scienze. Cerchiamo di motivare 
meglio quest’assunto. 

Nell’VIII capitolo della  Fenomenologia, Hegel afferma che, nel sapere assoluto, il 
contenuto completo di tutte le figure precedenti, ossia il Sé, trova la forma del Sé. È il sa-
pere di sé dello spirito come contenuto storico oggettivo che si congiunge con la forma del 
Sé: Io=Io22. Il Sé del sapere trova la realtà nel proprio sé. In tal senso, lo spirito «permane 
all’interno del proprio concetto grazie a questa realizzazione»23. Il sapere concettuale è lo 
spirito che sa sé stesso nella figura di sé: è un’auto-configurazione dello spirito. La verità 
dello spirito e del mondo, cioè il suo raccoglimento nel sapere, si eguaglia alla forma del 
sapere sé stesso. Così, il concetto, il sapere sono divenuti «la forma dell’oggettività»24. 
Dal punto di vista del sapere assoluto, l’essenza del mondo reale appare per quello che è, 
ossia come sapere, compiuta razionalizzazione. Qui, in vero, non è in questione alcuna 
soppressione dell’oggettività, ma l’esibizione del suo apparire necessario, effettuale, nel 
momento in cui si è guadagnata la dimensione del sapere assoluto. Nel punto di massima 
totalizzazione e unificazione del sistema storico del mondo come esperienza della co-
scienza, l’oggettività reale si dà nella forma del sapere e della scienza. «Lo spirito che, in 
questo elemento, appare alla coscienza, vale a dire lo spirito che in tale elemento è prodot-
to dalla coscienza, è la scienza». Il sapere assoluto come forma dell’oggettività non cessa 
di apparire alla coscienza e di essere prodotto dalla coscienza come scienza. Nelle linee 
seguenti, Hegel dichiara la consistenza aoristica, storicamente puntuale, di questo appari-
re e di questa produzione. Lo spirito, cioè, può apparire come scienza nella sua configura-
zione più recente e ricca, alla fine del suo percorso (che il “per noi” del filosofo-Hegel 
espone entro il suo posizionamento storico), e tosto che ha raggiunto una estensione uni-
versale.

Per quanto riguarda invece l’esistenza del Concetto, occorre dire che, nel tempo e nella real-
tà, la scienza non appare prima che lo spirito sia pervenuto a questa consapevolezza di sé 

22 Per un commentario recente di questo capitolo, cfr. Vinci (2021). 
23 Hegel (2013, 1049).
24 Ibidem.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

36

stesso. In quanto spirito che sa ciò che esso è, lo spirito non esiste mai e in nessun luogo se 
non dopo il compimento del suo lavoro25.

E qualche linea in seguito:

Pertanto, finché lo spirito non si compie in sé, finché non si compie come spirito nel mondo, 
esso non può raggiungere la propria perfezione come spirito autocosciente26. 

Ora, questa concentrazione dell’oggettività nel sapere, e di tutte le scienze in un unico 
plesso epistemico sistematico (la scienza filosofica), ci pare un processo omologo alla 
sussunzione dell’oggettività naturale e delle scienze sotto il comando capitalistico. Sovra-
nità dell’autonomia del filosofico, come campo di totalizzazione dei saperi, e appropria-
zione capitalistica delle scienze, sono due aspetti della medesima realtà, del medesimo 
presente. Il presente capitalistico è condizione di realtà dell’enciclopedia. «Il Tutto della 
filosofia costituisce veramente un’unica scienza, ma essa può essere considerata anche 
come un tutto di parecchie scienze particolari». Ma un vero insieme enciclopedico differi-
sce da «un’enciclopedia abituale» per il fatto che la seconda è un mero aggregato di scien-
ze «assunte in modo accidentale ed empirico»27, assemblate in modo esteriore, laddove la 
prima è percorsa da un principio unificante: la totalità dell’esperienza dello spirito che, 
nella modernità capitalistica come sua condizione storica, sa sé stesso e sussume sotto di 
sé l’intero sapere28. 

 
Come lo sfruttamento accresciuto della ricchezza naturale mediante semplice aumento del-
la  tensione  della  forza  lavoro,  così  la  scienza  e  la  tecnica  costituiscono una  potenza 
dell’espansione del capitale indipendente dalla grandezza data del capitale in funzione29. 

Lo sviluppo delle macchine per questa via ha luogo, però, solo quando la grande industria 
ha già raggiunto uno stadio avanzato e tutte le scienze sono prigioniere al servizio del capi-
tale. [...] Lo sviluppo della scienza della produzione, in particolare della scienza naturale, e 
con essa di tutte le altre, è a sua volta di nuovo in rapporto allo sviluppo della produzione  
materiale30. 

A questo proposito, Badaloni scrive che nella filosofia di Hegel vi è «la ritraduzione, entro 
il dominio della teleologia, delle nuove tecniche usate dalla scienza; dall’altro la capacità 
di riflettere, entro ciò che possiamo chiamare dialettica teleologica, l’uso finalizzato della 
scienza realizzato praticamente entro gli esistenti rapporti sociali»31. Sempre per Badalo-
ni, l’acquisizione speculativa di questa struttura teleologico-scientifica importa una «giu-
stificazione dell’esistente. [...] La verità al di là del tendere dell’Idea è la calma accettazio-

25 Hegel (2013, 105). 
26 Ivi, 1055.
27 Hegel (1996, 121-123).
28 Qui riprendiamo esplicitamente le tesi di De Giovanni (1970). L’omologia tra capitale e Geist hegeliano è 
stata messa a tema, con percorsi teorico-argomentativi ovviamente differenti, dai classici Reichelt (1973), 
Backhaus (2008), Colletti (1969, 403-444), e più di recente, tra altri, da Arthur (2004). Tuttavia, la nostra 
ipotesi è ben diversa. A nostro avviso, al di là dell’omologia in questione, nel pensiero di Hegel si può tro-
vare altresì la posizione del problema del controllo libero e razionale del sistema dei saperi. 
29 Marx (2013, 635).
30 Marx (1968, 298). Jameson (2010, 4) propone di identificare il sapere assoluto hegeliano con il general  
intellect di Marx. Questa equivalenza è stata ripresa, con argomenti kojèviani, anche da Cacciari (2023, 
242-243). Sul general intellect come nuova forma del lavoro vivo, cfr. Virno (2002). 
31 Badaloni (1972, 50).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

37

ne della struttura che lo comprende»32. In Hegel vi sarebbe, pertanto, una tendenza a ridur-
re gli strumenti conoscitivi acquisiti nella totalizzazione enciclopedica alla misura dei rap-
porti sociali esistenti, dei quali si fa apologia inscrivendoli in una struttura teleologica 
orientata al concetto e naturalizzata. Il confluire, cioè, di tutti i momenti della scienza nel-
la dimensione auto-telica e impersonale dell’idea assoluta, elude «la possibilità del rove-
sciamento» del plesso sociale in cui tali momenti vengono totalizzati e impiegati. 

Sorgono ulteriori quesiti: siamo certi che il campo del sapere assoluto escluda la possi-
bilità, quanto meno problematica, di uno scioglimento oppositivo tra l’uso del sapere uni-
ficato e il plesso dei rapporti sociali esistenti? In riferimento all’ipotesi di Badaloni, la di-
mensione dell’idea assoluta significa la mera contemplazione finalizzata, automatica, im-
mota e apologetica di questi rapporti sublimati? E a proposito dei problemi sollevati da 
Foucault nel suo mémoire: non è forse il riconoscimento e il mantenimento della determi-
nazione ontologica, onto-sociale del sapere assoluto ad assicurare, contro ogni lettura tra-
scendentalista, le potenzialità critiche della filosofia speculativa hegeliana?

2. Concentriamoci sulla prima domanda. Nel capitolo sull’idea assoluta, Hegel offre 
una prospettiva sulla membratura enciclopedica. È un passo celeberrimo. A motivo del 
grounding retrospettivo del metodo, in cui il cominciamento mediato, imperfetto, viene 
superato nel «venire a sé stessa» dell’Idea come totalità concreta, sistema del mondo e del 
concetto, la scienza delle scienze si presenta «come un circolo attorto in sé, nel cui comin-
ciamento, il fondamento semplice, la mediazione ritorce la fine»33. Ma è per via della na-
tura anulare, entro sé mediata e riflessa, che il contenuto effettivo del metodo è momento 
del sistema di scienze, e il circolo maggiore, quello dell’idea assoluta, è un «circolo di cir-
coli». In questa ricorsività ologrammatica34, ogni circolo corrisponde a ogni singola scien-
za, la quale, come contenuto animato dal metodo dialettico, si ripiega in sé «e in quanto 
ritorna nel cominciamento proprio è insieme il cominciamento di un nuovo membro». Di 
qui la possibilità del legame e del passaggio immanente di tutte le scienze unificate. La 
fine dell’esposizione dei momenti concettuali di una scienza è l’inizio di una scienza suc-
cessiva, secondo livelli progressivi e vieppiù complessi di coglimento di sé: dalla fisica 
alla scienza dello Stato alla filosofia. Anche qui, pertanto, Hegel afferma il carattere non 
cumulativo del sistema enciclopedico. I momenti dell’enciclopedia non si assommano in 
una catasta, ma sono ordinati secondo un principio unificante, che determina l’unità del 
mondo a misura che quest’ultimo costituisce l’unità di sé. Le singole scienze stanno in una 
totalità, e non in un aggregato; esse sono attraversate da una forza soggettuale, immanente 
a sé e ai saperi del mondo. Questa forza, come detto, irradia effetti di unità, è cervello di 
comando della pluralità entro sé relata dei saperi, è istanza di organizzazione della totalità 
concreta che è il mondo sociale. In altre parole, il metodo e il sistema sono tali soltanto in 
virtù di questa potenza soggettuale di controllo. Stiamo parlando della figura concettuale 
della «pura personalità» introdotta da Hegel in un testo appena precedente quello citato. 
Nel testo in questione, Hegel scrive che, una volta che l’universale è «comunicato alla ric-
chezza del contenuto» della totalità concreta, al punto che ogni determinazione è un auto-
conoscersi dell’idea, «ogni nuovo grado dell’andar fuori di sé è anche un andare in sé». 
«La maggiore estensione è parimenti una più alta intensità». È un aspetto che abbiamo già 
incontrato. Ne viene che la ricchezza di contenuti, a cui è stata impressa la forma dell’uni-
versale, «è il più concreto e il più soggettivo, e quello che si ritira nella più semplice pro-
fondità è il più potente e invadente»35. Hegel definisce questo soggetto inglobante l’intera 
realtà «il liberissimo»: esso è pura trasparenza e immanenza a sé, collezione infinita, in 

32 Ivi, 51.
33 Hegel (2004, 955).
34 Cfr. Chiereghin (2012).
35 Hegel (2004, 953-954).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

38

quanto auto-riferita, di universalità reali. Ma questa trasparenza stabilisce l’apertura e la 
visibilità reciproche tra individuo e universale, coscienza e sapere assoluto: la trasparenza 
assicura una disponibilità comune – emancipata da zone di opacità e da prese eteronome – 
del governo del sistema del mondo. È una libertà impossibile da coartare, ma che si oppo-
ne entro sé senza posa e si espone a dei limiti saputi e non subìti36. È liberazione, poiché è 
arrivata a superare, secondo una dialettica e un calvario storici, la negazione esterna e 
l’alterità irriflessa che la limitano. È libero e saputo auto-abbandono di sé a una soglia na-
turale che appare già da sempre conservata nell’auto-movimento immanente dell’idea as-
soluta. Lo spirito non cessa di rituffarsi, anche in forme oppositive, nella natura. La «sicu-
rezza» con cui questa forza può licenziare sé stessa e offrirsi all’esterno è la certezza  
dell’oltrepassamento dei vincoli, è scioglimento da ogni condizionamento. Di fatti, il sa-
pere assoluto, a nostro avviso, non è né, come vuole Bloch, un «ricordo interiorizzato», 
irrigidito e privo di attività del divenire dello spirito37, né, come nella interpretazione kojè-
viana, una “saggezza” universale, che genera uno Stato mondiale omogeneo, libero da 
contraddizioni e lotte interne e foriero di una nuova animalità (in quanto il rapporto oppo-
sitivo soggetto-oggetto ha ceduto il passo a un controllo totalmente razionalizzato della 
natura in una dimensione post-storica)38. Il campo dell’idea assoluta, al contrario, è quello 
in cui appare il senso e la direzione del processo di liberazione dalla positività indefessa: è 
il livello logico-speculativo in cui la storia appare e può essere vista, finalmente, come una 
costellazione di tentativi di realizzazione oppositiva della “pura personalità” dell’univer-
sale, la quale importa il rifiuto di ogni forma di dominio e di appropriazione eteronoma 
della effettualità.

E così domandiamo, ma solo al modo di una serie di ipotesi: siamo certi che in questa 
dimensione si compia, secondo il parere di Badaloni, la piena giustificazione dei rapporti 
sociali esistenti? Questi ultimi corrispondono alle determinazioni del “liberissimo” e della 
“sicurezza” che Hegel attribuisce alla pura personalità dell’idea assoluta? L’idealità del 
sistema, lungi dal coincidere con l'accettazione della realtà senza coscienza, non è anche 
un dispositivo di modulazione, la possibilità stessa della discrasia tra concetto e la realtà39, 

36 Slavoj Žižek esprime questo punto con una formula di grande pregnanza. «Il sapere assoluto è il ricono-
scimento finale di un limite “assoluto”, nel senso che non è determinato o particolare, non è un ostacolo o un 
limite “relativo” al nostro sapere che noi possiamo individuare chiaramente in quanto tale. “In quanto tale” 
esso è invisibile perché è il limite dell’intero campo di visibilità – quella chiusura del campo che, dall’inter-
no del campo stesso (e noi siamo sempre, per definizione, al suo interno, perché in un certo senso questo  
campo “è” noi stessi), non può che apparire come il suo opposto, come la vera e propria apertura del campo» 
(Zizek 2013, 436). Tuttavia, noi prendiamo le distanze (per lo meno tematicamente) dalle letture psicanaliti-
che e post-žižekiane di Hegel, per esempio quella sviluppata da Comay, Ruda (2018), la quale vede nel sa-
pere assoluto hegeliano le intermittenze, i blocchi e le svolte improvvise del desiderio freudiano. A nostro 
avviso, questa attribuzione di elementi dans tous le cas propri del pensiero finito allo speculativo hegeliano, 
se da una parte offre una versione “debolista” della metafisica hegeliana dell’assoluto (a misura che ne pone 
in crisi i predicati dell’infinitezza, dell’auto-telicità e della libertà), dall’altra ripropone surrettiziamente, 
senza volerlo, quella contrarietà verso le strutture propriamente speculative e di “filosofia dell’identità” di  
Hegel che accomuna gli ambiti più disparati della cultura filosofica del XX secolo (lo heideggerismo, 
l’ermeneutica gadameriana, Adorno, il Lukács dell’Ontologia dell’essere sociale, Habermas, la filosofia 
francese del secondo dopoguerra di Foucault, Deleuze e Derrida). 
37 Bloch (1975, 513). 
38 Cfr. Kojève (1996, 355-553).
39 Ma tale discrasia, che consente l’auto-motilità della sostanza storica, può essere concettualizzata solo at-
traverso l’auto-trasparenza dell’idea assoluta (che assicura finanche il coglimento assoluto dei propri limiti, 
dunque l’intima e costante disponibilità dell’idea assoluta a passare in altro). In tal senso, diversamente da 
quanto sostiene Žižek, al modo che “auto-trasparenza” non è un sinonimo di “riconciliazione conclusiva”, 
in cui un «Soggetto assoluto si appropria di o interiorizza ogni contenuto oggettivo sostanziale» (Žižek 
2013, 291), la sicurezza dell’idea assoluta non comporta la rimozione una tantum di ogni opposizione. Il sa-
pere assoluto e l’idea assoluta, al contrario, sono le posizioni speculative nelle quali l’auto-opporsi dello spi-
rito appare, finalmente, come fonte di guadagno conoscitivo e scientifico, e non come ostacolo invalicabile, 



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

39

e dunque della rottura dell’orizzonte onto-sociale attuale, in cui ciò che prima era unito in 
una continua riproduzione di sé appare, in seguito, come separato e tragicamente irricon-
ciliato? E ancora: forse che questa pura personalità può designare anche una potenza so-
ciale che, nell’“effetto di padronanza” del sistema dei saperi e delle forze oggettive della 
realtà sociale e del ricambio con la natura, coincide con l’amministrazione delle cose? La 
“pura personalità”, cioè, potrebbe significare un diverso rapporto di utilizzazione del si-
stema del mondo e dei saperi, una più vasta dimensione di arricchimento e di sviluppo ra-
zionale della società, una più ampia universalità di godimento. Il “liberissimo” non è ciò 
che rompe eternamente i vincoli dei rapporti di utilizzazione dati e sfalda la gestione ete-
ronoma dei bisogni sociali?

Ma affinché il campo dell’idea assoluta possa figurare come lo schematismo critico 
fondamentale della smobilitazione e della revoca liberatoria del sussistente, è necessario 
mantenerne, come dicevamo, la determinazione ontologica dell’“assolutezza”, contra le 
ipotesi trascendentaliste e post-metafisiche.

3. La valenza critica del predicato dell’assolutezza

In un noto saggio su Hegel, contenuto ne Il discorso filosofico della modernità, Habermas 
sostiene che il progetto hegeliano di accertamento auto-critico della modernità, con la re-
lativa istituzione delle regole di una dialettica dell’illuminismo tesa a variare e superare i 
limiti del moderno, è naufragato nell’ipotesi metafisica: nella teoria del sapere assoluto. 
La vocazione al rinnovamento autocritico del moderno è stata soppressa da un discorso 
monologico. La stessa tarda filosofia politica di Hegel avrebbe come presupposto 

un Assoluto, concepito in base al modello della relazione di un soggetto conoscente con sé 
stesso. [...] Infatti un soggetto che si riferisce a sé stesso conoscendo, si trova al contempo 
come un soggetto universale, che si contrappone al mondo come all’insieme degli oggetti 
della conoscenza possibile. [...] Ma se l’Assoluto è pensato come una soggettività infinita 
(che si rigenera eternamente nell’oggettività, per elevarsi dalle sue ceneri nello splendore 
del Sapere assoluto), i momenti dell’Universale e del particolare possono essere pensati  
come unificati soltanto nel quadro del riferimento dell’autoconoscenza monologica: perciò 
nell’universalità concreta il soggetto in quanto universale mantiene il primato sul soggetto 
in quanto particolare40.

che genera disperazione e smarrimento e condanna il pensiero alla finitudine e alla dotta ignoranza irrazio-
nalistica. Infatti, è soltanto dal punto di vista dell’idea assoluta che si può intendere la circolazione logica-
natura-spirito come processo eterno di auto-opposizione, senza inizio né fine, e non, à la Schelling, come 
una decisione imprepensabile del logico che “crea da sé” la natura e dà inizio al tempo (per poi superarlo de-
finitivamente una volta che avrà concluso la sua rivelazione mondana). 
40 Habermas (1987, 41).  In  Conoscenza e interesse, Habermas sostiene che i «presupposti di filosofia 
dell’identità» e dell’assoluto nel pensiero di Hegel hanno prodotto una «ambigua radicalizzazione della 
critica della conoscenza», giacché, se la filosofia si afferma come la vera e unica scienza, «il rapporto tra fi-
losofia e scienza scompare addirittura dalla discussione» (Habermas 1980, 26). Il positivismo, che riduce la 
filosofia a mera metodologia della scienza, sarebbe l'esito inconsapevole di questa rottura tra scienza e filo-
sofia avvenuta con Hegel. Insomma, una volta smarrita la tensione produttiva tra filosofia e scienza speri-
mentale propria dell’impresa kantiana, la filosofia o si chiude in una sovrana superiorità critica sulle scienze 
empiriche (Hegel), o diviene mero ausilio logico-protocollare delle scienze (positivismo). A nostro avviso, 
invece, la natura critico-dialettica del sapere assoluto e dell’idea assoluta è l’unico antidoto contro ogni  
ideologia acritica e apologetica della scienza. Essa, infatti, al contrario dell’assunto positivista, non cessa di 
porre il problema del soggetto e della “personalità” adeguati al possesso, al governo e al controllo auto-
cosciente dei saperi unificati e delle forze produttive materiali e immateriali. Anche in questo caso, dunque, 
la chiusura verso «i presupposti di filosofia dell’identità» e dell’assoluto di Hegel importa la chiusura alla  
determinazione onto-sociale del sapere assoluto hegeliano e all’insieme di problematiche storiche e politi -
che che esso apre e che afferiscono alla struttura del soggetto-oggetto (pur senza approdare alla posizione  



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

40

Questa metafisica dell’assoluto ha scalzato un modello di ragione comunicativa inter-sog-
gettiva, del quale il giovane Hegel aveva gettato le fondamenta41:

Un  diverso  modello  per  la  mediazione  fra  l’universale  e  il  singolo  è  quello  offerto 
dall’intersoggettività di grado superiore della libera formazione della volontà in una comu-
nità di comunicazione che sottostà a coazioni cooperative: nell’universalità di un consenso 
spontaneo, raggiunto fra liberi ed eguali, i singoli conservano una istanza di appello, che 
può essere invocata anche contro forme particolari della concretizzazione istituzionale del-
la volontà comune42.

Secondo il nostro rispetto, il progetto hegeliano di auto-critica del moderno trova la sua 
ragion d’essere, e il motivo della sua Wirkungsgeschichte nel discorso marxiano, proprio 
nell’elemento dell’assolutezza. Di fatti, è soltanto con il concetto della totalità concreta, il 
principale portato teoretico dell’idea assoluta, che una critica integrale dell’esistente mo-
derno-capitalistico diviene possibile. Come abbiamo visto, sia il sapere assoluto, sia l’idea 
assoluta non corrispondono a un puro monologismo del soggetto. Il soggetto che viene 
guadagnato in tali livelli è quella trasparenza del sapere del mondo in cui la soggettività  
umana si riconosce; è la garanzia dell’auto-organizzazione dell’umano, nonché lo sfondo 
speculativo a partire dal quale si coglie la storia della liberazione mediante il sapere con-
creto, l’erosione della soglia di esteriorità. Inoltre, la possibilità di un arrovesciamento, 
nella lunga durata, di una formazione storico-sociale nella sua totalità è proprio la dimen-
sione dell’idea assoluta a renderla comprensibile. Il sapere assoluto, da parte sua, compor-
ta la trasformazione del mondo in sapere: è identificazione della forza dello spirito umano 
con la sostanza mondana, e con ciò è capacità di un diverso, più razionale e universale go-
verno del sussistente. La prospettiva quasi-trascendentalista di Habermas, che ricerca le 
condizioni minime dell’intesa pubblica e della prassi comunicativa, ha – nonostante le ap-
parenze critiche – una funzione al più ricostruttiva e un esito latamente apologetico. Pro-
prio dal punto di vista hegeliano, essa appare astratta, intellettualistica, soggettivistica e, 
in ultimo, criticamente sterile. Il modello dell’intesa comunicativa propone un insieme di 

iper-idealista e “più hegeliana di Hegel” del Lukács di Storia e coscienza di classe, secondo cui l’azione tra-
sformativa del soggetto-oggetto identico, ossia lo speculativo stesso, corrisponde alla Tathandlung del pro-
letariato organizzato in classe cosciente). Inoltre, ci pare che questa lettura di Hegel condizioni anche la let-
tura di Marx avanzata da Habermas nel primo capitolo di Conoscenza e interesse. Secondo Habermas, Marx 
non avrebbe distinto adeguatamente la sfera dell'agire strumentale (in cui risiedono il lavoro come sintesi  
sociale, lo sviluppo delle forze produttive e della base tecnica come espressioni della conoscenza umana), e 
la sfera dell'agire comunicativo (nella quale si collocano i rapporti di produzione, qui intesi come rapporti  
extra-economici, puramente politici, istituzionali, etici e dialogici). Marx, cioè, avrebbe confuso lavoro e 
interazione: egli avrebbe limitato la sfera complessa dei rapporti  comunicativi,  e il  relativo problema  
dell'emancipazione dal dominio che solo in questa sfera trova le proprie condizioni di risoluzione, all'auto-
produzione del genere umano mediante il lavoro. Ma, a nostro avviso, è per via del rifiuto sia dei presupposti 
di filosofia dell'identità, sia del concetto di “totalità” che Habermas può separare forze puramente economi-
che e rapporti puramente politici, nonostante, per Marx, la totalità di un modo di produzione e delle sue leggi 
di movimento sia determinata dall'unità articolata di economico e di politico, in cui è impossibile isolare dei 
rapporti extra-economici e ridurli alle dinamiche dell'accordo e del disaccordo comunicativi. Ciò impedisce 
di cogliere come la trasformazione dei rapporti di produzione non possa avvenire senza una base nello svi-
luppo delle forze scientifiche e tecniche del lavoro sociale. Così, la rigida distinzione tra lavoro e interazio-
ne, tra tecnica e dominio, tra cooperazione sociale e comunicazione, ricollocando Habermas al di fuori della 
genealogia del pensiero dialettico, testimonia, piuttosto, una risemantizzazione – nell”ambito della teoria  
critica della società – dello iato kantiano ragion teoretica/ragion pratica e soprattutto della separazione 
schellinghiana filosofia positiva/filosofia negativa, su cui Habermas, com'è noto, ha lavorato in gioventù. 
41 Cfr. Habermas (1975).
42 Ivi, 42.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

41

regole e di principi euristici astratti dalla realtà sociale e utili a ricostruirne la figura gene-
rale. In luogo di una critica immanente di una totalità sociale, che espone le potenzialità di 
quest'ultima di passare in altro, si ha il suo emendamento attraverso dei criteri che in tanto 
sono esteriori e orientativi (in tal senso intellettualistici), in quanto contraddicono le con-
dizioni di realtà del plesso sociale di riferimento, ove rapporti di dominio economico e po-
litico, e la pressione dell’ideologico, rendono impossibile ogni «consenso spontaneo, rag-
giunto tra liberi ed eguali». Eppure, il punto di forza critico del pensiero di Hegel (forcluso 
dalle letture varie trascendentaliste, per esempio quelle – certo diverse – di Foucault e Ha-
bermas) consiste nel fatto di prendere le mosse dall’oggettività sociale così com’è, con 
tutte le sue lacerazioni, le sue contraddizioni storicamente ineludibili, ma soprattutto con 
tutte le sue interne tendenze di sviluppo, nelle quali la realtà appare nel proprio passare. 
Questo movimento critico reale interessa non solo l’oggettività storica e mondana, ma an-
che le figure coscienziali e le forme di pensiero con cui, di volta in volta, si valuta il sussi-
stente43. È la cifra ontologica dell’idea assoluta a consentire una tale visione critica e auto-
critica sul pensiero-mondo. Da questo punto di vista, il plesso assoluto-metafisico hege-
liano ha gioco forza un impatto critico e auto-critico superiore a ogni operazione ricostrut-
tiva e normativa, la quale, a ben vedere, proietta sull’esistente delle regole surrettiziamen-
te estratte da un certo livello di realtà dell’agire sociale, ossia, nel caso ora indagato, la sfe-
ra dei rapporti di scambio tra individui liberi ed eguali.

Così, senza la dimensione dell’idea assoluta, un certo modello normativo/trascenden-
tale non riuscirebbe né a fondare un rapporto totalmente critico col mondo, né a misurare 
auto-criticamente il proprio tasso di compromissione con una data legalità sociale. E so-
prattutto, senza il sapere assoluto e l’idea assoluta, l’auto-critica del moderno si arreste-
rebbe a una soglia di razionalità al più euristica, esteriore e, di fatto, conservativa, in luogo 
di approdare alla razionalità integrale, che è capacità di controllo sociale del sociale, evo-
cata nella formula della “pura personalità”.

Bibliografia

Arthur C. J. 2004, The New Dialectic and Marx’s Capital, Leiden: Brill. 
Backhaus H.-G. (2008), Dialettica della forma valore. Elementi critici per la ricostruzio-

ne della teoria marxiana del valore, Roma: Editori Riuniti. 
Badaloni N. (1972), Per il comunismo, Torino: Einaudi.
Bloch E. (1975), Soggetto-oggetto. Commento a Hegel, Bologna: Il Mulino.
Bodei R. (2014), La civetta e la talpa. Sistema ed epoca in Hegel, Bologna: Il Mulino.
Cacciari M. (2023), Metafisica concreta, Milano: Adelphi. 
Chiereghin  F.  (2012),  Rileggere  la  Scienza  della  logica.  Ricorsività,  retroazioni,  

ologrammi, Milano: Carocci.
Colletti L. (1969), Il marxismo e Hegel, Roma-Bari: Laterza. 

43 Parimenti, il sapere assoluto non può essere limitato alla pratica auto-riflessiva della comunità moderna, 
come pensa Pinkard: «Absolute knowing is the reflection on the accounts that the modern community has 
given of what is authoritative for us and why these “ground rules” “really are” or “really should be” taken as 
authoritative. In absolute knowing, this “account of the accounts” is self-consciously understood as moving 
altogether and completely within the terms those accounts have already set for themselves. That is, absolute 
knowing does not see itself as offering an affirmation or justification or critique of social practices by appeal 
to anything that would be “external” to the practices themselves – for example, not by appealing to any kind 
of metaphysical essence that would somehow vouchsafe those practices» (Pinkard 1991, 262). Il sapere as-
soluto e l’idea assoluta, infatti, non afferiscono, o meglio, non sono limitabili alla sfera delle motivazioni e 
del reason giving, ma indicano, nel linguaggio hegeliano della speculazione, una struttura storico-sociale in 
cui si presenta il problema del governo e del controllo unitario della totalità dei saperi, ossia le principali 
forze produttive della “forma dell’oggettività” nel mondo moderno. Cfr. Destasio (2025, 143 sg.).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

42

Comay R., Ruda F. (2018), The Dash – The Other Side of Absolute Knowing, Cambridge: 
MIT Press.

Deleuze G. (1971), Differenza e ripetizione, Bologna: Il Mulino.
De Giovanni B. (1970), Hegel e il tempo storico della società borghese, Bari: De Donato.
Destasio A. (2025), Omnes et singulatim. Hegel e l'ontologia del governo, Bologna: Deri-

veApprodi.
Foucault M. (1971), Archeologia del sapere, Milano: Rizzoli.
— (2010), Introduzione, in Kant I., Antropologia dal punto di vista pragmatico, Einaudi: 

Torino.
 — (2021), Phénoménologie et psychologie, Paris: Seuil.
— (2024), La constitution d'un trascendantal historique dans la Phénoménologie de l'es-

prit de Hegel, Paris: Vrin.
Frank M. (1975), Der unendliche Mangel an Sein: Schellings Hegelkritik und die Anfän-

ge der Marschen Dialektik, Frankfurtm am Main: Suhrkamp.
Habermas J. (1975), Lavoro e interazione, Milano: Feltrinelli.
— (1980), Conoscenza e interesse, Roma-Bari: Laterza.
— (1987), Il discorso filosofico della modernità, Roma-Bari: Laterza.
Hegel G.W.F. (1996), Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio, Milano: Bom-

piani.
— (2013), Fenomenologia dello spirito, Milano: Bompiani.
— (2004), Scienza della logica, Roma-Bari: Laterza.
Hyppolite J. (1972), Genesi e struttura della Fenomenologia dello spirito di Hegel, Firen-

ze: La Nuova Italia. 
Kojève A. (1996), Introduzione alla lettura di Hegel, Milano: Adelphi.
Marx K. (1968), Lineamenti fondamentali di critica dell'economia politica, Firenze: La 

Nuova Italia.
Marx K. (2013), Il capitale, Torino: Utet.
Pinkard T. (1991), Hegel's Phenomenology. The Sociality of Reason, Cambridge: Cam-

bridge University Press. 
Pippin R. (1989), Hegel's Idealism. The Satisfactions of Self-Consciousness, Cambridge: 

Cambridge University Press.
Rametta G. (2025), A proposito di La constitution d'un trascendantal historique dans la 

Phénoménologie de l'esprit de Hegel, in «Scienza&Politica», 36: 167-173.
Reichelt H. (1973), La struttura logica del concetto di capitale in Marx, Bari: De Donato. 
Roberts-Garatt O. (2024), Foucault's Hegel Thesis: The "Tragic Destiny" of Life and the 

"Being-There" of Consciousness, in «Foucault Studies», 36: 443-469.
Schelling J.W.F. (1986), Esposizione del vero rapporto della filosofia della natura con la 

dottrina fichtiana migliorata, in J. G. Fichte, F.W.J. Schelling, Carteggi e scritti polemi-
ci, Milano: Guerini e Associati.

Vinci P. (2021), Spirito e tempo. Commentario della “Fenomenologia dello spirito”. Il  
sapere assoluto, Napoli: IISF Press.

Virno P. (2002), La grammatica della moltitudine. Per un‘analisi delle forme di vita con-
temporanee, Roma: DeriveApprodi.

Vuillerod J.-B. (2022), La naissance de l'anti-hégélianisme: Louis Althusser et Michel  
Foucault, lecteurs de Hegel, Paris: Ens Editions.

Žižek S. (2013), Meno di niente. Hegel e l’ombra del materialismo dialettico, vol. I, Mila-
no: Ponte alle Grazie. 


