
Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

43

Riconoscimento e assoluto nel capito VI della Fenomenologia. Hegel e la (sua) 
contemporaneità

Samuele Cantori, Università degli Studi di Perugia, 
samuele.cantori@dottorandi.unipg.it

Abstract
Anerkennung is recognized among the most appreciated and debated Hegelian categories 
within  contemporary  philosophical  thought.  Less  appreciated,  but  certainly  much 
debated, is the notion of absolute knowledge. In one specific place in the Phenomenology 
of Spirit, however, these two conceptual dimensions come together, demonstrating their 
interdependence.  This  is  the  finale  of  Chapter  VI  on  Spirit,  where  the  path  of 
consciousness  reaches  its  apex.  Here  the  moral  self-consciousnesses  give  rise  to  a 
dialectic that, amidst a thousand vicissitudes, will finally lead through their reconciliation 
by means of recognition to the manifestation of absolute knowledge. How has it come to 
this  point?  How  is  the  relationship  between  acting  consciousness  and  judging 
consciousness articulated? Is it possible to separate the realisation of effective recognition 
from the openness that this implies to absolute knowledge? What philosophical theses 
emerge in this context? Do these have a critical relevance for contemporary philosophy?

Keywords
Hegel, recognition, absolute, moral self-consciousness, contemporaneity

1. Introduzione

Il  sapere assoluto rappresenta a  tutti  gli  effetti  la  regione concettuale  della  filosofia 
hegeliana che più risulta indigesta al pensiero contemporaneo. Sono sostanzialmente due 
le posture assunte verso questa regione dello hegelismo. Da una parte, da Feuerbach a 
Schopenhauer passando per Kierkegaard e Nietzsche, fino ad Heidegger e alla filosofia 
francese  del  secondo  dopo  guerra,  nelle  vesti  dello  strutturalismo  e  del  post-
strutturalismo, sino alle teorie del post-moderno e alla filosofia della differenza – vedasi, 
tra tutti,  Derrida,  Foucault,  Deleuze,  Althusser,  Lyotard –, assistiamo ad una netta e 
talvolta sommaria presa di distanza da Hegel e dal suo discorso sull’assoluto. Posizione 
comune  a  tutti  i  pensatori  sopracitati  è  il  complessivo  rigetto  verso  la  pretesa 
d’assolutezza a cui il sapere filosofico in Hegel anelerebbe. Esso sarebbe incapace di 
rapportarsi alla rassegnata – e a tratti nichilisticamente consolatoria – percezione da parte 
dell’uomo  contemporaneo  della  sua  finitezza,  e  pertanto  della  consequenziale 
contestualità  e  fallibilità  di  ogni  forma di  coscienza  filosofica  da  lui  generata.  Una 
liquidazione,  questa,  che  si  accompagna  non  solo  all’abbandono  dell’assoluto  sugli 
scaffali impolverati della storia della filosofia, come se si trattasse di un vecchio tomo 
pieno di ormai vane e financo nocive parole, ma anche al sincronico allontanamento dello 
stesso  metodo,  quello  dialettico,  con  il  quale  quell’assoluto  veniva  esponendosi.  È 
appunto evidente che se in Hegel la filosofia abbracciava mortalmente l’assoluto proprio 
attraverso la propria metodologia sistematica, rifiutare quel progetto significa di pari 
passo congedarsi dal procedimento attraverso cui quella fusione avveniva.

Questa  bocciatura  categorica  e  integrale  ha  tuttavia  spesso  perso  di  vista  alcuni 
elementi individuati da Hegel – proprio grazie alla logica dialettica – che ante litteram 



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

44

conservano  nel  serbatoio  di  quella  elaborazione  filosofica  un  potenziale  critico-
trasformativo nei confronti della contemporaneità stessa. È nel recupero di questi che si 
situa  la  seconda  posizione  verso  l’hegelismo  e  il  suo  assoluto.  Certo,  accanto  ad 
un’inevitabile cesura di alcuni precetti sistematici, il tentativo offerto dalla Teoria critica 
francofortese, dall’ermeneutica dialogica, da parte della teoria sociale e dagli esponenti 
del neopragmatismo americano è stato quello di riaggiornare i canoni contemporanei 
proprio con il reintegro di alcuni dispositivi filosofici di quel vecchio e ingombrante 
padre, dal cui parricidio è scaturita la mossa filosofica fondamentale degli ultimi due 
secoli. In breve e facendo tutti i distingui del caso tra teorie anche estremamente differenti 
tra loro, si pensi al debito contratto dalla teoria del riconoscimento di Axel Honneth1 con 
l’opera  hegeliana;  alla  trasformazione  della  dialettica  in  dialogica  nel  paradigma 
ermeneutico-linguistico – tra tutti, Hans-Georg Gadamer2 – o nell'argomento pragmatico-
trascendentale del Diskurs di Apel e Habermas3 con il quale viene a giustificarsi il dialogo 
dialettico; all’ultima filosofia sociale degli attuali esponenti della Scuola di Francoforte, 
Robin Celikates e Rahel Jaeggi4, la cui intenzione è quella di ripresentare sul terreno 
dell’analisi sociale il modello di critica immanente hegeliano; alla lettura pragmatista-
normativista  del  Geist, tesa  ad  intendere  normativamente  l’Anerkennung,  propria  di 
Robert  Pippin  e  Terry  Pinkard,  i  quali  s’intersecano  con  l’indirizzo  analitico  e 
postanalitico  sellarsiano,  rappresentato  su  tutti  da  Richard  Rorty,  John McDowell  e 
Robert Brandom, volti al reinterpretare lo spirito come spazio sociale della ragione5.

Ora, il riconoscimento costituisce uno di quei grandi manufatti filosofici lasciati in 
eredità ai posteri da Hegel. Da chi ha indicato negli scritti giovanili gli aspetti centrali 
della relazione di riconoscimento, a chi invece si è maggiormente focalizzato sulla celebre 
figura fenomenologica signoria-servitù, passando ancora da chi ha valorizzato il primato 
dei rapporti riconoscitivi per la costituzione del mondo sociale e istituzionale, in generale 
la contemporaneità filosofica6 ha trovato nel riconoscimento uno di quei terreni su cui si 
misura la vicinanza o la distanza dal suo pensiero.

Considerando la Fenomenologia dello spirito, in cui la coscienza passa per la faticosa 
via del dubbio e della disperazione consistente in uno stato tensivo tra ciò che essa 
pretende d’essere – indipendente e assoluta – e ciò che essa è veramente – dipendente e 
finita –, la dinamica riconoscitiva acquisisce una decisiva rilevanza per far giungere la 
coscienza alla sua verità. Essa conquisterà la massima consapevolezza di sé solamente 
molte pagine dopo il celebre conflitto tra signore e servo, punto aurorale e proprio per 
questo problematico della vicenda del riconoscimento. Più precisamente, solo nel finale 
del capitolo VI dedicato propriamente allo Spirito, in cui viene ad animarsi la dialettica 
tra coscienza agente e coscienza giudicante,  il  riconoscimento perviene alla sua più 
concreta realizzazione. È tuttavia proprio in questa realizzazione che si accompagna la 
contemporanea manifestazione del sapere assoluto. Infatti, va ricordato che esso possiede 
una eminente genesi intersoggettiva, e dunque il suo compimento non potrà che possedere 
il  segno di  quello  sviluppo.  Troppo spesso  gli  interpreti  contemporanei  hanno  però 
trascurato – chi  per  equivoco,  chi  per  una programmatica volontà di  disarticolare il 
riconoscimento dalle maglie del sapere assoluto –  il legame che fonde i due apparati  

1 Basti qui ricordare Honneth (2002) e Honneth (2019).
2 Cfr. Gadamer (1973).
3 Valido a tal proposito Pedroni (1999).
4 Cfr. Jaeggi, Celikates (2018).
5 Sul rapporto tra neopragmatismo americano ed hegelismo europeo, cfr. Ruggiu, Testa (2003), (2009).
6 Impossibile rendere conto in questa sede della sconfinata letteratura sul riconoscimento hegeliano e delle 
differenti posture interpretative che questa offre. Oltre al celebre Kojève (1966), cfr. Vinci (1999), Siep  
(2007), Renault (2007) Testa (2010), Gregoratto, Ranchio (2014) Quante (2016), Mascat, Tortorella (2019), 
Ikäheimo, Lepold, Stahl (2021), Cortella (2023).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

45

concettuali.  Intento  del  presente  contributo  sarà  quello  di  immedesimarsi  in  questa 
regione  fenomenologica7 per  mostrare  la  profonda  unità caratterizzante l’evento 
riconoscitivo e la rivelazione dell’assoluto. Con ciò, si tenterà di predisporre un esercizio 
ermeneutico  fedele  alla  lettera  hegeliana,  per  poi  estrapolare  quelle  tesi  filosofiche 
comuni ad entrambi i domini concettuali che possano misurare la loro resistenza allo 
sguardo rigoroso del pensiero contemporaneo.

2. Fenomenologia della relazione ad altro

Per  comprendere  il  luogo  in  cui  il  riconoscimento  perviene  ad  un  suo  effettivo 
compimento, occorre aver chiaro il processo che la coscienza ha condotto fino a quel 
punto.

Innanzitutto, il percorso fenomenologico si presenta come una scansione di svariate 
tipologie di esperienza che la coscienza compie prima di arrivare al suo in sé, cioè alla 
verità ultima circa la sua natura. Punto decisivo è il minimo comun denominatore di tutta 
la  lunga  serie  esperienziale  che  compone  la  travagliata  vicenda  della  coscienza: 
considerarsi bastevole a se stessa reputando indebitamente assoluto il suo punto di vista. 
Non è sua volontà iniziare la via che la porterà alla sua più profonda consapevolezza, 
proprio perché il suo desiderio è quello di arroccarsi entro le proprie ferree credenze.  
Eppure, essa si dovrà sin da subito abituare all’esercizio doloroso ma necessario della 
critica: doloroso perché la pretesa assolutezza del suo punto di vista non vorrebbe fosse 
messa  a  repentaglio;  necessario  perché  le  differenti  prospettive  assunte  risulteranno 
sempre parziali e immediate, in se stesse ribaltanti nel loro opposto.

Ora, la falsità delle molteplici visuali coscienziali, o meglio, la loro astrattezza, ha al 
contempo a che vedere con la riconduzione del soggetto a ciò che è altro da sé. Proprio 
perché di volta in volta viene rivelata la sua limitatezza, egli non potrà che subire un 
movimento negativo e determinato insieme – di negazione determinata8, per l’appunto –, 
in cui la confutazione del suo sguardo sulle cose, lungi dall’esaurirsi in un esito nichilista, 
giungerà ogni volta ad un nuovo risultato positivo. Come si potrà capire, nodale a questo 
punto  diventa  l’esperienza  che  la  coscienza  fenomenologica  fa  dell’alterità.  Se  la 
coscienza sperimenta via via il crollo di ogni certezza proprio perché messa a confronto 
con il  suo  esser-altro,  allora una delle tesi  fondamentali  dell’opera è presto svelata: 
l’alterità è parte integrante per la costituzione dell’identità soggettiva. Ciò significa che 
l’intero  Bildungsprozess che la  Fenomenologia  descrive ha lo scopo di oltrepassare i 
limiti  imposti  dall’autoriferimento claustrofobico della coscienza per  proiettarla  man 
mano all’esperienza dell’altro, sia esso l’oggettività – il mondo esterno naturale o storico-
sociale – sia esso un’altra soggettività. Ecco perché ogni alterità è essenziale, costruttiva e 
costitutiva per la coscienza: essa non solo è continuamente altra da sé, ma ha in sé l’altro 
come sua stessa condizione di possibilità. Insomma: ogni «identità è identità dell’identità 
e della non-identità»9, secondo la nota formulazione del giovane Hegel.

7 Sicuramente interessante sarebbe capire se la posizione hegeliana presentata nella Fenomenologia rimanga 
la medesima nelle opere successive oppure no, come sarebbe interessante mostrare le affinità o le novità che 
essa possiede rispetto al periodo precedente la stesura dell’opera. Un tale compito non sarà qui eseguito, 
limitandoci alla sola visuale fenomenologica offerta del capitolo VI. In generale però, va quanto meno 
osservato che per una ricostruzione puntuale e rigorosa della critica hegeliana alle forme distorte di esercizio 
della  libertà  soggettività,  sarebbe  utile  richiamare  non  soltanto  gli  scritti  jenesi  che  precedono  la  
Fenomenologia (si pensi, per esempio, a Fede e sapere e alla critica hegeliana all’«infermità etica»), ma 
anche la sezione Moralità dei Lineamenti di filosofia del diritto (si pensi, per esempio, al cruciale § 140, in 
cui Hegel presenta le figure dell’ipocrisia).
8 Hegel (1995, 157).
9 Hegel (1990, 79).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

46

Come  pocanzi  accennato,  la  Fenomenologia  esibisce  due  generi  di  esperienze 
d’alterità. Il primo tipo è quello che Hegel dedica alla prima regione fenomenologica – la 
coscienza –, corrispondente ai primi tre capitoli. Questi mettono in evidenza il rapporto 
conoscitivo che la coscienza attua con la realtà, con la quale mette in moto un processo di 
oggettivazione in cui tutto ciò che è esterno viene captato e organizzato all’interno di 
modelli concettuali che permettono la comprensione dell’esperienza della cosa. L’intera 
sezione soffre tuttavia di un presupposto errato, esprimente il tipico dualismo moderno tra 
soggetto e oggetto, secondo cui quest’ultimo possiederebbe esistenza autonoma rispetto 
al rapporto intrattenuto dalla coscienza con esso. Proprio perché ancora ostaggio di un 
vizio dualistico, la coscienza non potrà che imbattersi in continue impasse gnoseologiche, 
una volta superate le quali,  nell’Intelletto,  si  renderà conto che in tutti  i  tentativi  di  
appropriazione conoscitiva della realtà aveva sempre e solo avuto a che fare con le proprie 
strutture teoretiche.

Il secondo genere di rapporto con l’alterità, dischiuso nel capitolo IV, si manifesta nel 
confronto  con  altre  coscienze  ed  è  quello  che  in  questa  sede  più  c’interessa. 
L’autocoscienza,  per  esser  tale,  necessita  di  una  specifica  prestazione  gnoseologica, 
quella  dell’autoriferimento.  Ciò  tuttavia  le  rimane  impossibile  se  non  avviene  un 
confronto con un’altra struttura autocoscienziale dotata della medesima urgenza: ecco 
quindi che «l’autocoscienza è in sé e per sé solo quando e in quanto è in sé e per sé per 
un’altra autocoscienza, cioè solo in quanto è qualcosa di riconosciuto»10. La relazione in 
gioco prende per l’appunto il nome di  riconoscimento, connotato da Hegel secondo il 
parametro  della  reciprocità:  solo  se  entrambe si  rendono disponibili  mutualmente  a 
negarsi per riconoscere l’altrui autonomia allora potranno accedere alla loro autentica 
dimensione  autocoscienziale.  La  vera  indipendenza  hegelianamente  intesa  passa 
necessariamente da una forma di dipendenza, perciò ogni soggetto deve compiere in sé 
un’autonegazione per mostrarsi insieme dipendente e indipendente. Viene così esplicitato, 
sebbene  ancora  implicitamente,  l’argomento  che  starà  alla  base  dell’intero  processo 
fenomenologico:  è  il  termine  medio,  caratterizzato  dalla  logica  del  riconoscimento 
reciproco,  a  imporsi  come  quell’oggettività  che  media  gli  estremi,  ovverosia  le 
autocoscienze, e queste altro non dovranno fare che riconoscere a loro volta questo terzo 
soggetto come spirito.

Com’è noto, all’altezza del capitolo IV le autocoscienze non sono ancora disposte ad 
abbandonare l’ideale di un’autosufficienza radicale e monologica, e con ciò esse non solo 
non riusciranno a guadagnare uno stato di indipendenza passante obbligatoriamente per 
una  dipendenza  dall’altro  da  sé,  ma  metteranno  in  atto  alcuni  schemi  relazionali 
completamente inadeguati che le porteranno alla lacerazione e, infine, alla pena della 
coscienza infelice. Il motivo è uno: esse non sono riuscite a riconoscere quella stessa 
logica che sta a capo alla pratica del riconoscimento proprio perché non possedevano 
ancora tutte quelle risorse etico-normative che solo con il corso della storia spirituale 
acquisiranno.

Solo alla fine del capitolo V il tema della mediazione oggettiva viene ad acquisire un 
primato fino a lì sconosciuto. Il punto di vista cambia radicalmente e il discorso, fino a lì 
condotto  dall’unica  prospettiva  dell’Io  individuale,  assume  in  questa  regione 
fenomenologica il carattere del Noi, dell’oggettività sociale. La trattazione assume tratti 
ontologici, o meglio, usiologici, in quanto la domanda che muove le fila della sezione è 
quella sull’essenza e sostanza ultima del reale. Ebbene, il dato oggettivo solo 
apparentemente si presenta sotto l’aspetto dell’estraneità, poiché in realtà il soggetto, nel 
momento in cui entra in contatto con il materiale esterno, interessandosi e agendo su di 
esso, lo ammette nel suo mondo, lo fa proprio. La differenza tra il Ding della certezza 

10 Hegel (1995, 275).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

47

sensibile e della percezione e la Sache della coscienza pratica sta esattamente in questi 
termini: mentre la prima si riferisce alla realtà immediata, al dato naturale trovato dalla 
coscienza, la seconda indica invece un rapporto di compenetrazione oggettiva tra il fare 
dell’individuo e la materia empirica. L’essenzialità spirituale, la Wirklichkeit, ha a che fare 
con l’insieme delle relazioni tra soggetto e oggetto e con la loro oggettivazione a mondo 
reale. Soggettività agente, oggetto-mondo, dimensione intersoggettiva: questi sono i tre 
elementi da cui, all’interno di un rapporto triangolare, emerge la realtà stessa. La Sache 
Aller, la Cosa di Tutti, rispecchia l’attività di Tutti e di Ciascuno11, la sfera delle molteplici 
pratiche individuali sul terreno oggettivo che si concretizzano in rapporti economici, 
giuridici, politici ed etici. Una realtà siffatta è l’essenza spirituale, lo spirito oggettivo che 
manifesta l’oggettività intersoggettiva.  Hegel conclude la sua trattazione con una 
sentenza irrevocabile: la sostanza spirituale  è  sostanza  etica.  Egli  intende  con  ciò 
dimostrare  che  il  mondo  a  cui  i  soggetti  sono  consegnati  è composto  dalla  storia 
oggettivata di valori, norme, istituzioni e organismi di vario ordine e natura, pratiche e 
linguaggi12 – si pensi al successivo sesto capitolo e ai differenti linguaggi storici manifesti 
nello spirito –, che sta in un rapporto di dipendenza-indipendenza con l’individuo, in 
quanto, seppur condizionato da esso, oramai gode di una sua stabilità ontologica e anzi, 
all’inverso, condiziona a sua volta la stessa esperienza individuale.

Il capitolo VI, ottenuto il nuovo punto di vista oggettivo di quel termine medio solo 
preannunciato dal capitolo IV, sarà allora l’esposizione delle vicende spirituali sul terreno 
storico, dall'antica Grecia fino alla Rivoluzione Francese, passando dal mondo medievale 
prima e moderno poi. Solo alla fine del percorso coincidente con la storia del mondo 
occidentale, costruito sulla scissione tra l’individualità della coscienza che non riconosce 
ancora nell’oggettività spirituale la sua essenza e universalità, composto dalle diverse 
prassi  linguistiche su cui  vengono ad erigersi  le  varie  fasi  storiche,  fino a  giungere 
all’apertura della postura morale, lo spirito oggettivo cederà il passo ad un’ulteriore e 
definitivo punto di vista, quello del sapere assoluto. Ciò avviene all’interno dell’ennesimo 
spazio  intersoggettivo  dischiuso  dall’opera,  la  dialettica  tra  coscienza  giudicante  e 
coscienza agente.

3. Coscienza giudicante e coscienza agente: dove tutto torna

Siamo alle battute finali  dello  Spirito,  in un contesto pratico-morale in cui vivo è il 
confronto con la filosofia pratica kantiana.

In  questa  stazione  dell’itinerario  fenomenologico,  la  figura  dell’anima  bella 
rappresenta a tutti gli effetti un vertice mediante il quale è possibile fissare un rapporto 
con gli esiti finali dell’opera. La potente critica a questa figura s’innesta, di rimbalzo, a 
tutto il corredo di posizioni alternative al  pensiero hegeliano.  Una su tutte,  il  ruolo 
privilegiato assegnato al principio che fa da contrassegno dell’intera filosofia moderna, 
ovverosia la soggettività e la sua pretesa di valere assolutamente per sé. Oltrepassare 
questa specifica chiusura autoreferenziale porterà, in ultima analisi, al dispiegamento 
della dimensione effettivamente scientifica, e quindi all’apertura al sapere assoluto, il 
quale si pone parallelamente come il punto di vista dischiudente il sistema della Logica.

I  primi  passi  hegeliani  sono  volti  a  dipingerei  i  lineamenti  della  nuova  figura, 
attestandone uno statuto semi-divino13. Infatti, l’anima bella rispecchia l’ideale di una 
individualità morale assolutamente perfetta: essa si autocompiace  della sua vicinanza 

11 Ivi, 565.
12 Corposa è la letteratura sul tema del linguaggio – che per ovvie ragioni di spazio non verrà approfondito – 
nella Fenomenologia. Basti qui rammemorare: Simon (1966), Bodammer (1969), Vernon (2007), Garelli 
(2010), De Bortoli (2017).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

48

alla voce divina, e in questo suo crogiolarsi non s’immischia nelle faccende mondane, 
rimanendo del tutto inattiva nella pura convinzione. A differenza del Gewissen jacobiano 
esposto  nella  precedente  sezione,  qui  la  coscienza  sa  che  nell’operare  particolare  è 
continuamente insito il pericolo dell’errore, in cui il bene può da un momento all’altro 
convertirsi nel male.  È questo il carattere fondamentale dell’anima bella: l’assenza totale 
di attività.

Tuttavia, Hegel aggiunge un punto, salvo poi rettificarlo. Egli spiega che l’anima bella, 
in effetti,  non  ha  a  che  fare  con  la  sola  intuizione  pura  dell’essenza  divina  –  così 
rimarrebbe chiusa nella sola sfera morale –, quanto con il donare un servizio religioso. 
Dopo aver più volte criticato le forme inadatte nel corso dell’opera, è qui infatti illustrata 
la concezione hegeliana della religione. Per far sì che la transizione dalla moralità alla 
religione si dia, è necessario che l’anima bella non rimanga chiusa nella sua solitudine, ma 
devolva l’intuizione del divino ad un servizio liturgico e comunitario14. Ritorna così, con il 
riferimento  ad  una  comunità  di  anime  belle  impegnate  nelle  cerimonie  dei  riti,  il tema 
dell’intersoggettività.  Ciò  coincide  con  il tratto specifico che  Hegel  conferisce  alla 
religione, il suo configurarsi non tanto nel riferimento ad una trascendenza extramondana 
–  come accadeva  per la coscienza infelice  – ma come vita comunitaria,  come 
realizzazione concreta e consaputa dello spirito nel tessuto collettivo. A questo punto 
l’anima bella possiede l’interiore consapevolezza  della  sua  assolutezza  espressa 
linguisticamente all’interno della sua comunità.

Con il raggiungimento di una comunità così perfetta, sembra che si possa chiudere il 
discorso  dell’intera  Fenomenologia.  Tuttavia  Hegel  mette  in  chiaro subito  le  cose, 
evidenziando  il limite  intollerabile  insito  in  questa  comunità,  già  precedentemente 
anticipato: tutte quante le anime belle, di fatto, sono chiuse in loro stesse. Certamente 
agiscono nel  servizio  divino e  comunitario,  ma tale  servizio  è  volto  solamente  alla 
conferma della propria soggettiva perfezione. Ed è altrettanto certo che sia presente il 
tema dell’intersoggettività,  ma  in  che  termini?  Nei  termini  di  un’intersoggettività 
interamente risolta, in cui non ci sono reali rapporti di riconoscimento ed in cui è assente 
una vita pienamente e reciprocamente condivisa in un organismo sociale. Si palesa invece 
un’estrinseca sommatoria di individui slegati e autoriferiti, dove l’unico crucio è quello 
della protezione individualistica della propria essenza divina. La coscienza ha qui perso 
ogni tipo di relazione con il mondo esterno e, mancando il peso dell’oggettività, affonda 
nella vuota tautologia «dell’Io =Io»15. Non rimane nulla del mondo oggettivo, non rimane 
persino nulla del linguaggio praticato da quella stessa comunità, dal momento che il 
discorso diviene «un suono che va estinguendosi» di cui «giunge soltanto l’eco»16.

Ciò che manca alla coscienza è «la forza dell’esteriorizzazione [Entäuẞerung], la 
forza di farsi cosa [die Kraft sich zum Dinge zu machen]»17, la capacità di uscire fuori di sé 
e di trovare una realtà e soggetti in cui riconoscersi. È stato mostrato in tutta l’opera che la 
formazione dell’individualità passa necessariamente per la  sua esteriorizzazione. Ma 
l’anima bella non sopporta di trasporsi sull’essere, grezzo e insufficiente rispetto alla sua 
presunta impeccabilità. Ma così «in questa purezza trasparente dei suoi momenti» essa 
diviene «infelice» e «va affievolendosi entro se stessa e svanisce come nebbia informe che 
si dissolve nell’aria»18. Per l’ennesima volta viene presentato, ma questa volta con ancor 

13 Per i riferimenti romantici adottati da Hegel segnaliamo, tra i tanti contributi che si sono spesi sulla  
questione, Hyppolite (1972), Landucci (1976), Lugarini (1980), Vinci (1999), Tassi (2020).
14 «[…] questo servizio divino reso in solitudine è essenzialmente il servizio divino di una comunità». Ivi, 
869. 
15 Ivi, 871.
16 Ivi, 873.
17 Ibidem.
18 Ivi, 875.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

49

più forza, il fallimento della soggettività intesa come vuotezza, pura interiorità formale. 
Fallimento che qui sembra riguardare non solo una coscienza, ma un’intera comunità. Il 
senso  dell’intersoggettività  è  infatti  quello  di  permettere  al  soggetto  di capire  cosa 
effettivamente  esso  sia.  La  comunità  di  anime  belle  fallisce  proprio  qui,  nel  non 
permettere alle coscienze di riconoscersi e di compiersi universalmente. L’anticipazione 
di quella comunità ideale, e con essa dello stesso sapere assoluto, è pertanto ancora del 
tutto formale.

Per raggiungere la vera dimensione spirituale si rende necessaria la reintroduzione del 
conflitto.  Paradossalmente occorre tornare proprio lì,  nel capito IV, in quel conflitto 
originario che aveva portato allo squilibrio, e provare a risolverlo in modo differente. E 
l’unico modo per riaccendere una dinamica conflittuale è la reintroduzione dell’attività: 
quando l’anima bella cessa di essere chiusa in se stessa operando sul terreno fattuale, essa 
fa venir meno la sua purezza immergendosi nei contenuti particolari propri dell’azione; è 
come se si recuperasse l’operosità della coscienziosità jacobiana, con l’unica differenza 
che  qui  il  linguaggio,  invece  di  possedere  una  capacità persuasiva  e  conciliatoria, 
inasprisce ancor di più il conflitto. E a differenza del rapporto tra signore e servo, qui sarà 
necessario fare ciò che quelle animalesche autocoscienze ancora non facevano, cioè da un 
lato  riconoscersi reciprocamente, e dall’altro  riconoscere il medio spirituale, il terzo 
soggetto che permette la loro stessa relazione.

L’opposizione che Hegel introduce sarà tra il dire e il fare, tra chi rimane fermo nella 
sua convinzione interiore giudicando chi opera, e chi invece sperimenta attivamente la sua 
interiorità fuori di sé accompagnando questa con linguaggio giustificatorio. I termini di 
questa relazione possono essere delineati nel seguente modo: chi agisce simboleggia la 
particolarità dell’azione, chi  invece  giudica rappresenta l’universalità del giudizio. 
Insomma, lo scenario che viene a stagliarsi presenta due soggetti in rapporto di reciproca 
contrapposizione, da una parte la coscienza agente, dall’altra la coscienza giudicante.

Il giudizio di Hegel riguardo alle due coscienze è impietoso. Da una parte, la coscienza 
agente coniuga la sua azione al linguaggio esponente la sua intima convinzione morale, 
correndo il rischio di vedersi rinfacciare dall’altra una certa difformità tra ciò che essa fa e 
ciò che essa dice di fare. Il linguaggio qui non fa altro che condannare la coscienza agente, 
poiché quella giudicante può confrontare con perizia l’aderenza tra ciò che l’agente ritiene 
giusto – dicendolo – e ciò che essa fa – agendo. La coscienza giudicante taccia così 
d’ipocrisia quella agente: essa dice qualcosa di diverso da ciò che essa fa. Ma una sorta del 
tutto analoga attende anche la seconda coscienza, quella giudicante. Rimasta convinta 
della sua interiore perfezione, l’anima bella ritiene di possedere l’universalità e con ciò di 
poter giudicare l’altra coscienza. In realtà, questo supposto punto di vista, è solo il suo 
punto di vista particolare. La superiorità è dunque solo presunta, e l’unico motivo per il 
quale essa può ritenersi migliore rispetto all’altra è la sua inattività; ma se questa non 
dovessi più darsi, se cioè dovesse agire, si ritroverebbe nella medesima situazione della 
coscienza agente19. Dunque anch’essa è ipocrita20 perché spaccia per azione buona ciò che 
è un giudizio, ritenendo ingannevolmente buona la sua inattività21. In tal modo è venuto a 
predisporsi un conflitto tra due soggettività esattamente uguali  poiché ipocrite.  Ed è 

19 «Quando proclama l’ipocrisia come cattiva, ignobile, ecc., in questo giudizio la coscienza universale si  
appella alla propria legge, non diversamente quindi dalla coscienza cattiva, la quale si appella anch’essa alla 
propria». Ivi, 879.
20 «Tale coscienza, inoltre, è ipocrisia, perché non ammette che il proprio giudizio costituisce un’altra 
maniera di essere cattivi, ma lo fa passare per la coscienza retta dell’azione; e in questa sua irrealtà, nella sua 
vanità di sapere bene e meglio, essa si pone al di sopra degli atti disprezzati e pretende che i suoi discorsi 
inattivi vengano considerati una realtà eccellente». Ivi, 885.
21 «La coscienza del dovere si è ben conservata nella purezza perché non agisce: essa è l’ipocrisia che vuole 
si prenda il giudizio per atto reale e che, invece di dar prova della sua rettitudine mediante l’azione, la 
esibisce proclamando le proprie eccellenti disposizioni». Ivi, 881.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

50

identico anche la loro rappresentazione linguistica, per entrambe autogiustificazione della 
propria convinzione morale che deraglia nell’ipocrisia.

Tuttavia, potrebbe darsi una soluzione a questa impasse: se entrambe pervenissero 
alla consapevolezza della loro uguaglianza e della strutturale limitatezza e immoralità che 
le abita, potrebbe realizzarsi il  riconoscimento effettivo in cui entrambe avrebbero la 
possibilità di realizzare il principio fondamentale della prestazione riconoscitiva, cioè 
negare se stesse reciprocamente difronte all’altro. In effetti questa è la strada che sceglie 
di intraprendere una delle due: «intuendo tale uguaglianza ed enunciandola, l’agente si 
confessa enunciandovi la sua uguaglianza con lui: egli attende che abbia luogo il 
riconoscimento effettivo»22. Hegel tiene a precisare che la confessione che la coscienza 
agente fa della sua ipocrisia non è da intendere come «un abbassamento, un’umiliazione, 
una degradazione rispetto all’altro»23. Al contrario, confessare i propri peccati – è chiara 
qui la dimensione religiosa del discorso – non genera una gerarchizzazione relazionale in 
cui una si subordina all’altra dichiarandosi meno nobile. Il dichiararsi particolare della 
coscienza agente, in questo senso, coincide con lo specchiarsi nell’altra, con l’intuirla 
come uguale a sé.

La  confessione, in  quanto estrinsecazione linguistica del sé, fornisce Dasein allo 
spirito24. Il linguaggio è dunque essenziale alla manifestazione spirituale, anche se ciò non 
basta: lo spirito come intuizione di una coscienza nell’altra, rimane ancora allo stadio del 
Sé immediato  dato  che  manca  propriamente  quella  peculiare  e  decisiva  reciprocità, 
condicio sine qua non per il suo concretizzarsi. Per questo la coscienza agente aspetta che 
l’altra le corrisponda il suo gesto, determinante per il raggiungimento della loro unità. Del 
resto, come detto in apertura, il riconoscimento sottintende una precisa logica intendente 
una struttura normativa adibita da criteri insieme descrittivi e valutativi, in cui si sollevano 
aspettative a cui corrispondere e fini a cui tendere.

Tuttavia, la realtà dei fatti fenomenologici va in tutt’altra direzione: l’anima bella 
rimane chiusa in se stessa non aprendosi al reciproco riconoscimento, infrangendo ancora 
una  volta quel  paletto  normativo  già trasgredito  nel capitolo quarto,  cioè  il  rifiuto 
dell’intersoggettività  e più in  generale  dello  spirito  come  medio relazionale.  È così 
ribadita la radice di ogni fallimento intersoggettivo, che sta nel rifiuto della relazione, il 
rifiuto  del  riconoscimento dello  spirito  come  realtà  relazionale.  E  senza  questo 
riconoscimento dello spirito non potrà darsi riconoscimento di sé. Il rigetto dell’anima 
bella viene esprimendosi in questi termini:

Tuttavia, alla confessione della coscienza cattiva: «Lo sono», non fa seguito la risposta con 
la confessione analoga. La coscienza giudicante non intendeva dare questa risposta, al 
contrario! Essa respinge da sé questa comunanza ed è il cuore duro che è per sé e rifiuta la 
continuità con la coscienza agente25.

La coscienza giudicante non risponde a quella agente, non ammette anch’essa la sua 
particolarità, abbarbicandosi nell’interiorità e nella presunzione di rispecchiare 
l’universalità del dovere. Essa è das harte Herz: rinuncia al riconoscimento della propria 
uguaglianza con l’altra, rimanendo una coscienza separata dall’altro-da-sé, incapace di 
stabilire una corretta relazione con l’altro. È a questo punto che la coscienza agente riesce 

22 Ivi, 885.
23 Ibidem.
24 È ciò che mancava al signore e al servo, forme soggettive archetipiche e animalesche inscenanti uno 
scontro tra corna proprio perché mute, sprovviste della risorsa linguistica. Non avendo passato la lunga 
storia di maturazione e formazione di sé, cosa che invece hanno faticosamente patito le due coscienze 
morali, erano incapaci di autonegarsi reciprocamente, di cedere una parte di sé per accogliere una parte 
dell’altro, rimanendo ingarbugliate in una dinamica di contesa.
25 Ibidem.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

51

a rendersi consapevole della profonda malvagità dell’anima bella. In tal modo appaiono 
evidenti, ancora una volta, le inconfondibili caratteristiche della figura in questione: una 
coscienza che si oppone all’estrinsecazione della propria interiorità attraverso il medio 
linguistico, rimanendo segregata nella contrapposizione fra la particolarità del male e la 
bellezza della sua interiorità.  Hegel dimostra di non accettare, nella forma di questa 
soggettività, la pura conservazione solipsistica e statica della propria identità, altalenante 
tra il silenzio ostinato e la presunzione di superiorità sempre più simile ad un delirio 
d’onnipotenza:

A questo punto la scena si capovolge. Colui che aveva confessato si vede respinto e coglie 
in fallo l’altro, il quale si rifiuta di far uscire la propria interiorità nell’esistenza del discorso: 
la coscienza giudicante contrappone al Male la bellezza della propria anima, mentre alla 
confessione replica con l’ostinatezza del carattere sempre uguale a se stesso e col mutismo 
di chi se ne sta sulle sue e non si abbassa dinanzi a nessuno26.

Il risultato di tutto ciò è dunque lo svelamento della natura malvagia dell’anima bella, e 
questo, in effetti, rappresenta un passo in avanti. Di fatto essa si capovolge da coscienza 
giudicante a coscienza giudicata, condannata come soggettività incapace d’interloquire, 
di accogliere il  riconoscimento altrui, e sarà allora obbligata, sentendosi giudicata, a 
riconoscere il relativismo della sua prospettiva. La soluzione all’intera dinamica è vicina.

Il fatto che essa non abbia riconosciuto lo spirito come «padrone che può ripudiare 
qualsiasi realtà e far sì che non sia mai accaduta» comporta la degenerazione in un «essere 
privo di spiritualità»27. Si configura una coscienza avente in sé due lati immediatamente  
posti in una «opposizione rigidamente fissata» – da una parte «il suo Sé puro» e dall’altra 
«la necessità di esteriorizzarlo fino all’essere per trasformarlo in realtà» – e quando essa 
scopre di essere la «coscienza di questa contraddizione nella sua immediatezza 
irriconciliata», essa «è sconvolta fino alla follia e si strugge in una consunzione 
nostalgica»28.  Il  capovolgimento  di  ruoli  provoca  però  uno  sviluppo  decisivo  nella 
dialettica, giacché si è messo in evidenza ex negativo la necessità di smantellare ogni 
presunta assolutezza. Le due coscienze sono  in sé uguali, entrambe ipocrite, cattive, 
ostinate e particolari; questa  consapevolezza della loro uguaglianza dev’essere  ora 
acquisita per sé non solo da quella agente, ma da entrambe.

In realtà, enuncia Hegel, la soluzione era già avvenuta, solo che si rendeva necessario 
un ulteriore bagno nel negativo per far prendere definitiva cognizione, soprattutto 
all’anima bella, della loro particolarità e uguaglianza. Infatti, tanto l’una quanto l’altra 
manifestavano la loro particolarità o nella strutturale incapacità a realizzare attivamente 
l’universale a causa dell’introduzione di effetti imprevisti e talvolta malvagi – nel caso 
della coscienza agente –, o nella supposta assolutezza del punto di vista formale del 
giudizio – la coscienza giudicante. Ora, la loro opposizione viene a dissolversi proprio 
perché  si  rivelano  in  sé e  in  altro,  entrambe perfettamente  identiche  nel  loro  esser 
particolari,  entrambe accomunate da  un medesimo movimento simmetrico.  In  ciò si 
elevano  all’universalità:  l’agente  perché  aveva  già  «fatto confessione di sé»; la 
giudicante, invece, rinunciando al suo cuore duro, il quale «si spezza» poiché «rinuncia al 
pensiero che procede per  divisioni» – cioè  il giudizio – e «intuisce se stesso nella 
coscienza agente»29.

A questo punto Hegel compie il passo decisivo che preparerà alla conclusione dell’intera 
sezione: «La parola della riconciliazione è lo Spirito esistente che intuisce il puro saper-si 

26 Ibidem.
27 Ivi, 887.
28 Ibidem.
29 Ivi, 889.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

52

come essenza universale, nel suo contrario: cioè nel puro saper-si come la singolarità 
assolutamente essente entro sé. E questo riconoscimento  reciproco è lo Spirito 
assoluto»30. In primo luogo,  con la  parola della riconciliazione le due autocoscienze 
morali risolvono il conflitto in atto grazie ad un atto di reciproco riconoscimento, uscendo 
dal loro isolamento, confessandosi e perdonandosi la loro ipocrisia e ostinatezza. Il punto 
decisivo è ancora una volta il linguaggio, esprimente l’atto del perdono con il quale viene 
superata l’unilateralità delle coscienze, ponendosi come mediazione decisiva tra i due 
soggetti in gioco. Questo elemento linguistico, però, viene definito  daseiende Geist: è 
esattamente  l’oggettività  della  relazione,  il  primato  della  mediazione  sulle  due 
autocoscienze.

Tuttavia, a differenza degli altri momenti in cui si palesava lo spirito come oggettiva 
mediazione tra due elementi opposti, in questi luoghi è presente una vera e propria sterzata 
della prospettiva filosofica31.  Propriamente, qui non è solo presente l’imporsi di una 
ragione oggettiva, perché questo spirito oggettivo si manifesta alle coscienze individuali 
come  soggetto  consapevole,  come  puro saper-si,  come se  questa stessa  mediazione 
oggettiva riflettesse su di sé, divenendo unità consaputa di soggetto-oggetto e particolare-
universale. 

Alcune interpretazioni vedono con ciò la realizzazione di un  unico macrosoggetto 
assoluto32,  in  cui  il  riconoscimento  intersoggettivo  sarebbe  solo  apparente  poiché 
rimpiazzato dall’autoriconoscimento della componente universale e individuale interna ad 
un unico soggetto macroindividuale. Le coscienze cederebbero quindi il passo a quel 
famigerato terzo soggetto come attore protagonista della trama fenomenologica, dopo che 
per sei capitoli era rimasto dietro le quinte.
Contro questa chiave di lettura spicca l’argomento sotteso al finale di capitolo:

Il  Sì  della  riconciliazione in  cui  i  due Io si  spogliano della  loro  esistenza  opposta,  è 
l’esistenza dell’Io  esteso fino alla dualità, Io che con ciò resta uguale a sé e che ha la 
certezza di se stesso nella sua esteriorizzazione perfetta e nel suo contrario: il Sì è Dio 
manifestantesi in mezzo a questi Io che si sanno come il sapere puro33.

Ciò che Hegel chiama spirito esistente che nell’intuizione di sé si riconosce divenendo 
sapere assoluto, è la parola, il Sì: questo è di fatto il vero soggetto dell’intero costrutto 
hegeliano. Di questa parola Hegel afferma ch’essa è particolare e universale, e proprio 
attraverso questo linguaggio che le due autocoscienze si riconciliano, cioè riconoscono 
reciprocamente la loro natura, deponendo l’individualità a favore dell’universalità. In altri 
termini, è attraverso quella prassi linguistica che le coscienze negano ciascuna la propria 
particolarità – l’una affermando la sua inadeguatezza, l’altra spezzando il suo cuore duro 
–, che in questo contesto significa negare la propria unilaterale convinzione di essere 
coscienze bastevoli a se stesse. Nel perdono reciproco, dunque in un atto di sostanziale 
«rinuncia  a  sé»34,  scaturito  per  l’appunto  dalla  parola  della  riconciliazione,  le 
autocoscienze morali conquistano una  nuova35 consapevolezza, quella di sapersi come 
interdipendenti e quindi universali. Quando infatti s’incontrano nel dialogo e in esso si 
riconciliano,  questi  non  smarriscono  il  loro  carattere  individuale  dissolvendosi  in  
un’incognita macrosoggettività. All’opposto, quell’incontro dialogico e quel mettere a  

30 Hegel (1995, 889-891, modificata).
31 Cfr. Cortella (1995, 133-138).
32 Cfr. Gadamer (1990), Habermas (2001).
33 Ivi, 893.
34 Ivi, 889.
35 Il diventar  nuovi  da parte dei soggetti mediante il realizzarsi del riconoscimento effettivo allude, con 
sfumature religiose, alla conversione di San Paolo.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

53

frutto la  prassi-logia etica del perdono corrisponde ad acquisire un nuovo livello di 
universalità da cui dipende la loro stessa peculiarità individuale. E proprio perché questa 
nuova consapevolezza non corrisponde alla loro precedente visione dualistica,  ora il 
sapere di entrambe corrisponde al sapere dello spirito stesso.

Esplicita è poi – a salvaguardia del piano intersoggettivo – il nesso alla nozione di 
spirito definita nel quarto capitolo, come  Io che è  Noi, e  Noi  che è  Io. Da una parte, 
congedandosi dalla loro opposizione, i soggetti sono un Io che è Noi, dall’altra parte, 
nell’esistenza dell’Io esteso fino alla dualità, i soggetti sono un Noi che è Io. Ancora una 
volta  viene ribadito  il  fondamento  intersoggettivo  dell’individualità,  il  quale  viene 
affermandosi nella necessità dell’esteriorizzazione perfetta  mediante cui l’Io perviene 
alla certezza di se tramite il suo contrario, tramite cioè il riconoscimento con un altro Io. 
Nel passaggio allo spirito l’Io pertanto non sparisce, non si dissolve in un’entità altra – e 
tantomeno fa irruzione il nemico per eccellenza di Hegel, la trascendenza –, ma viene a 
maturare  e  ad  acquisire  una  più  alta  consapevolezza  di  sé  tramite  il  movimento  di 
alienazione, autonegazione e recupero di sé nell’altro.

Nell’ultima  parte  del  capoverso  Hegel  utilizza  un  sostantivo  assai  impegnativo 
parlando di Dio. Cosa intende dire? Il richiamo, ovviamente ancora di natura religiosa, va 
ad un passo evangelico in cui Cristo afferma «dove due o tre sono riuniti nel mio nome io 
sono in mezzo a loro»36. E Dio, in questo contesto, è ancora una volta la stessa relazione 
intersoggettiva, la stessa mediazione oggettiva tra soggetti, il Sì della riconciliazione. È di 
questo Sì che Hegel parla in termini di un Dio che si manifesta in mezzo ai soggetti, come 
di quella parola che unisce le due soggettività. Essa è la loro nuova realtà, anzi la loro 
vera realtà, quella di essere indipendenti nella dipendenza alla relazione con l’altro, di 
essere fuori di sé nell’altro. Dio racchiude il senso di questa nuova soggettività plurale, 
della verità dell’intersoggettività come riconoscimento del medio relazionale. Lo spirito 
assoluto è la vera essenza del soggetto umano, quel Dio che comunica la nuova natura del 
soggetto, la consapevolezza che la verità della sua individualità – del suo Io – risiede 
nell’universalità della relazione intersoggettiva – nel suo Noi. Abbiamo dunque a che fare 
con una interdipendenza tra soggetti nuovi, metamorfizzati, che «si sanno come il sapere 
puro»37, e di uno spirito che «intuisce il puro saper-si come essenza universale»38.

4. Riconoscimento e assoluto

Il  sapere  assoluto  è  raggiunto  nel  medesimo  istante  in  cui  viene  realizzandosi  il 
riconoscimento reciproco tra autocoscienze, dimostrando tra i due piani un profondo 
legame. Identifichiamo tre principi comuni ad entrambi, partendo dal riconoscimento.

In primo luogo, il riconoscimento segnala che la vera natura dell’autocoscienza si 
palesa solo allorquando essa si esteriorizza. Ciò avviene nell’attività – sulle cose e con gli 
altri – e nell’oggettivazione di sé nel medium linguistico. Tant’è che contro l’ideale di un 
soggetto chiuso in sé si pone la sintomatica critica all’inoperosità e al mutismo dell’anima 
bella alla quale è corrisposta l’urgenza dell’entrare nel mondo tramite la prassi e la messa 
a punto di una relazione dialogica con gli altri soggetti.

In  secondo luogo ed  in  consonanza  al  primo,  contro  l’ideale  di  una  soggettività 
indipendente e  autoriferita,  il  riconoscimento effettivo invera la  tesi  fenomenologica 
fondamentale: ogni autoriferimento è possibile solo grazie all’eteroriferimento. Ogni sé 
deve cioè passare necessariamente da una manovra di decentramento, con la quale viene a 

36 Matteo (18,20).
37 Ivi, 893.
38 Ivi, 889.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

54

negoziare le proprie pretese di validità con quelle altrui, raggiungendo così una forma di 
autonomia decentrata e relazionale. Insomma: il riconoscimento passa da un’obbligatoria 
autonegazione delle proprie pretese monologiche – come avviene in questi luoghi con la 
pratica della rinuncia a sé e della confessione – e da una corrispettiva affermazione della 
validità dell’altro – come nella pratica del perdono e della riconciliazione. Tutto ciò è 
espresso nel movimento delle due autocoscienze in cui, pur nella loro alienazione, esse si 
mantengono ritrovandosi, alienano la loro separatezza e riconquistano l’unità: trovano sé 
nell’altro, sono liberi come esser-presso-di-sé-nell’esser-altro39.

Da ciò, il terzo aspetto. La teoria hegeliana valorizza con efficacia quell’elemento 
oggettivo da cui le autocoscienze dipendono e che il filosofo di Stoccarda qualifica come 
spirito. E questo altro non è che la dimensione storica e sociale dell’intersoggettività, 
all’interno della quale viene a incarnarsi una  logica etica – quella della reciprocità e 
dell’interdipendenza – da cui le soggettività traggono le risorse per il loro costituirsi 
relazionale. È proprio questo comune luogo normativo a prefigurarsi come il terreno di 
relazione originaria da cui le autocoscienze sorgono. Ed è sempre questa relazionalità 
etico-oggettiva, infine, ad autoriflettersi divenendo sapere assoluto.

Esteriorizzazione pratica e linguistica, autoriferimento costituito dall’eteroriferimento 
e  oggettività  della  mediazione,  elementi  esibiti  nel  riconoscimento  effettivo, 
corrispondono ad altrettanti momenti del sapere assoluto.

In primis, la conciliazione in cui si divulga l’assoluto ha i caratteri dell’esistenza, del 
Dasein, come cioè qualcosa che accade alienandosi da sé nella caratteristica esteriorità 
linguistica  con  la  quale  i  due  soggetti  si  riconoscono.  A conferma  di  questo  tratto 
esteriorizzante ci sono le ultime pagine della Fenomenologia, in cui viene rimarcato come 
questo deve sapersi alienare40, deve cioè conoscere «il negativo di se stesso, cioè il proprio 
limite» e ciò significa «sapersi  sacrificare» nella «esteriorizzazione in cui  lo Spirito 
presenta il proprio divenire Spirito»41. Ciò, da un lato come «divenire dello Spirito in 
quanto spazio – la natura», e dall’altro lato, «lo Spirito esteriorizzato nel tempo» in quanto 
«storia»42. Insomma, tanto la dimensione intersoggettiva del riconoscimento tanto quella 
speculativa dell’assoluto condividono una specifica movenza, quella di decentrarsi ed 
esteriorizzarsi per accedere alla realtà nella relazione all’esser-altro.

Di conseguenza e secondariamente, tanto quanto nel riconoscimento l’autoriferimento 
della  soggettività  viene  a  dipendere  dall’eteroriferimento,  così  l’assoluto,  anch’esso 
esprimente la medesima dinamica, si rivela essere unità di individualità e universalità. Per 
l’appunto,  le  due  soggettività  morali  accedono  alla  loro  vera  natura  solo  quando 
abbandonano  il  loro  comportamento  particolaristico  nel  riconoscimento  reciproco  e 
dialogico,  diventando  se  stesse  e  il  loro  altro,  manifestandosi  come  individuali  e 
universali insieme. In egual misura, è proprio quella «parola», cioè lo «spirito esistente», 
a  sapersi  come  individuale  e  universale.  Il  sapere  di  questa  unità  si  connette  alla 
consapevolezza dell’autocoscienza circa la sua natura intersoggettiva, universale: il suo 
Io individuale  è  già  da  sempre  un  Noi sociale.  L’unità  di  individuale  e  universale 
comprova il movimento che guida l’assoluto stesso, quello della negatività immanente, 
con il quale viene messa in critica ogni forma d’irrigidimento dei propri presupposti. Il 
sapere  assoluto  hegeliano  tiene  insieme due  anime:  codificare  e  fissare  non tanto  i 
contenuti empirici,  quanto le nostre capacità astrattive, al fine di poter attingere alla 
dimensione della scientificità; problematizzare e ripiegare su di sé quelle stesse capacità 
allorché si blocchino in principi unilaterali e dogmatici. Tanto l’autocoscienza, inverante 

39 Si veda, sul piano dello spirito oggettivo, come questo movimento venga espresso nell’importante § 7 
della Filosofia del diritto e nella relativa Zusatz.
40 Una mossa analoga è presente nelle ultime pagine della Scienza della logica.
41 Ivi, 1061.
42 Ivi, 1063.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

55

la  sua  vera  individualità  nell’universalità,  raggiunta  attraverso  l’autonegazione  delle 
proprie ostinatezze, quanto l’assoluto, distanziantesi criticamente e autoriflessivamente 
da-sé nell’affermazione dell’altro-da-sé, risultano dinamicamente eterodiretti  verso la 
loro Entwicklung.

Infine, come il riconoscimento teorizza la centralità della mediazione oggettiva sugli 
estremi, anche il sapere assoluto si comunica nell’unità di soggetto e oggetto. Infatti, la 
riconciliazione altro non è se non la conformazione tra piano della realtà e piano del 
pensiero, non però in senso teoreticistico e contemplativo, poiché sono sempre i soggetti e 
il loro travaglio a consentire a quell’oggettività di determinarsi come tale. Un’oggettività, 
poi,  che  certamente  possiede  le  sembianze  dell’intersoggettività  –  in  cui  trasuda 
l’elemento soggettivo –, ma che in essa tuttavia non viene esaurendosi: proprio perché 
ormai soggettiva, quell’oggettività è capace di farsi essa stessa riflessione filosofica, di 
sapersi appunto come un sapere, autonomizzandosi dal contesto storico-sociale da cui 
viene generandosi.

È forse in quest’ultimo elemento, nell’autonomia del piano della libertà speculativa 
rispetto al terreno storico-contestuale, che viene ad apparire il nucleo più scandaloso per 
la filosofia post-hegeliana, certa ormai della fallibilità e della finitezza del proprio statuto 
veritativo. Infatti, non solo il soggetto, ma parimenti lo stesso sapere filosofico risulta alla 
fin fine depotenziato, gettato, relativistico, sconfitto nella pretesa di concettualizzare e 
adeguare la realtà alle proprie categorie epistemologiche. Eppure, esso non riproduce 
determinati  meccanismi  in  cui  l’alterità43 è  condannata  all’indeterminatezza  e 
all’indicibilità  –  quando  differenza  fa  rima con  in-differenza?  O in  cui  la  libertà  è 
associata  ad  una  forma  di  radicale  indipendenza  relazionale  –  l’individualismo 
neoliberale ne è la prova? O ancora, in cui la ragione viene relativizzata ad esercizio 
stilistico in senso narrativo e anti-filosofico – nelle teorie del post-moderno e della post-
verità–, demolendone ogni pretesa oggettiva? Non è allora nella critica alla soggettività 
trascendentale  moderna palesata  nella  teoria del  riconoscimento ed in una rinnovata 
traduzione della grammatica critica ed espositiva del sapere assoluto, che vengono a 
raccogliersi quelle fonti critiche nei confronti del contemporaneo stesso?

Forse, se si vuole “salvare” l’assoluto hegeliano dalle critiche contemporanee, occorre 
assumerlo fino in fondo44.

Bibliografia

Bellan A. (2002), La logica e il “suo” altro. Il problema dell’alterità nella Scienza della 
Logica di Hegel, Il Poligrafo: Padova.

— (2006) Trasformazioni della dialettica. Studi su Theodor W. Adorno e la teoria 
critica, Il Poligrafo: Padova.

Bodammer T. (1969), Hegels Deutung der Sprache, F. Mainer: Hamburg.
Cortella  L.  (1995),  Dopo il sapere assoluto. L’eredità hegeliana nell’epoca post-

metafisica, Guerini: Milano.

43 Magistrali gli studi di Bellan (2002) e (2006), a cui si rimanda per una più profonda comprensione della 
relazione tra alterità e pensiero dialettico hegeliano e post hegeliano. È probabilmente in questa relazione 
che si gioca tutta l’attualità – e dunque tutta la necessità – di un pensiero – quello hegeliano – che riesce ad 
evidenziare (ed evitare) le possibili derive di quelle filosofie che sembrano costitutivamente incapaci di 
concepire l’alterità. Su questo cfr. Theunissen (1965).
44 Cfr. Samonà (2008).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

56

— (2023), Ethos del riconoscimento, Laterza: Bari-Roma
De  Bortoli  C.  (2017), Osservazioni  sul  ruolo  del  linguaggio  nel  VI  capitolo  della  

Fenomenologia dello spirito, in «Post-Filosofie», 4: 71-106.
Gadamer, H.G. (1973), La dialettica di Hegel, Marietti: Torino.
— (1990), Verità e metodo, Bompiani: Milano.

Garelli G. (2010), Lo spirito in figura, Il Mulino: Bologna.
Gregoratto F., Ranchio F. (a cura di) (2014),  Contesti del Riconoscimento,  Mimesis: 

Milano–Udine.
Habermas, J. (2001), Verità e giustificazione, Laterza: Roma-Bari.
Hegel G.W.F. (1990), Differenza fra il sistema filosofico di Fichte e quello di Schelling, 

Mursia: Milano.
— (1995), Fenomenologia dello Spirito, Milano: Rusconi.
Honneth A, (2002), Lotta per il riconoscimento, Il Saggiatore: Milano.
— (2019), Riconoscimento. Storia di un’idea europea, Feltrinelli: Milano.

Hyppolite J. (1972), Genesi e struttura della «Fenomenologia dello spirito» di Hegel, La 
Nuova Italia: Firenze.

Ikäheimo H., Lepold K., Stahl T., (a cura di) (2021), Recognition and Ambivalence, 
Columbia University Press: New York.

Jaeggi R., Celikates R. (2018), Filosofia sociale: una introduzione, Le Monnier: Firenze.
Kjève A. (1966), Introduzione alla lettura di Hegel, Adelphi: Milano.
Landucci S. (1976), Hegel: la coscienza e la storia, La Nuova Italia: Firenze.

Lugarini L. (1980), Hegel e l’esperienza dell’anima bella, in «Giornale di Metafisica», 
37, 2: 37-68.

Mascat,  J.  M.H.,  Tortorella,  S  (a  cura  di)  (2019),  Hegel  &  Sons.  Filosofie  del  
riconoscimento, Edizioni ETS: Pisa.

Pedroni V. (1999),  Ragione e comunicazione: pensiero e linguaggio nella filosofia di  
Karl-Otto Apel e Jürgen Habermas, Guerini: Milano.
Quante M. (2016), La realtà dello spirito. Studi su Hegel, Franco Angeli, Milano.

Renault  E.  (2007)  Riconoscimento,  lotta,  dominio:  il  modello  hegeliano,  in  «Post-
filosofie», 4: 29-45.

Ruggiu L., Testa I. (2003), Hegel contemporaneo: la ricezione americana di Hegel a  
confronto con la tradizione europea, Guerini: Milano.

Samonà L. (2008), Autocoscienza e sapere assoluto, in «Verifiche», XXXVII/1-3: 33-
61.

Siep L. (2007), Il riconoscimento come principio della filosofia pratica. Ricerche sulla  
filosofia dello spirito jenese di Hegel, Pensa Multimedia: Lecce.

— (2009), Lo spazio sociale della ragione. Da Hegel in avanti, Mimesis: Milano-Udine.
Simon J. (1966), Der Problem der Sprache bei Hegel, Kohlhammer: Stuttgart.
Tassi A. (2020), L’anima bella nella Fenomenologia dello spirito, Morcelliana: Brescia.
Testa I.  (2010),  La natura del riconoscimento. Riconoscimento naturale e ontologia  

sociale in Hegel (1801-1806), Mimesis; Milano.
Theunissen  M.  (1965),  Der Andere.  Studien  zur  Sozialontologie  der  Gegmwart,  De 

Gruyter: Berlin.
Vernon J. (2007), Hegel’s Philosophy of Language, Continuum: London.

Vinci P. (1999), «Coscienza infelice» e «Anima bella», Guerini: Napoli.
Jaeggi  R.,  Celikates  R.  (2018),  Filosofia  sociale.  Una  introduzione,  Le  Monnier 

Università: Firenze.


