Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

Riconoscimento e assoluto nel capito VI della Fenomenologia. Hegel e la (sua)
contemporaneita

Samuele Cantori, Universita degli Studi di Perugia,
samuele.cantori@dottorandi.unipg.it

Abstract

Anerkennung is recognized among the most appreciated and debated Hegelian categories
within contemporary philosophical thought. Less appreciated, but certainly much
debated, is the notion of absolute knowledge. In one specific place in the Phenomenology
of Spirit, however, these two conceptual dimensions come together, demonstrating their
interdependence. This is the finale of Chapter VI on Spirit, where the path of
consciousness reaches its apex. Here the moral self-consciousnesses give rise to a
dialectic that, amidst a thousand vicissitudes, will finally lead through their reconciliation
by means of recognition to the manifestation of absolute knowledge. How has it come to
this point? How 1is the relationship between acting consciousness and judging
consciousness articulated? Is it possible to separate the realisation of effective recognition
from the openness that this implies to absolute knowledge? What philosophical theses
emerge in this context? Do these have a critical relevance for contemporary philosophy?

Keywords
Hegel, recognition, absolute, moral self-consciousness, contemporaneity

1. Introduzione

Il sapere assoluto rappresenta a tutti gli effetti la regione concettuale della filosofia
hegeliana che piu risulta indigesta al pensiero contemporaneo. Sono sostanzialmente due
le posture assunte verso questa regione dello hegelismo. Da una parte, da Feuerbach a
Schopenhauer passando per Kierkegaard e Nietzsche, fino ad Heidegger e alla filosofia
francese del secondo dopo guerra, nelle vesti dello strutturalismo e del post-
strutturalismo, sino alle teorie del post-moderno ¢ alla filosofia della differenza — vedasi,
tra tutti, Derrida, Foucault, Deleuze, Althusser, Lyotard —, assistiamo ad una netta e
talvolta sommaria presa di distanza da Hegel e dal suo discorso sull’assoluto. Posizione
comune a tutti 1 pensatori sopracitati ¢ il complessivo rigetto verso la pretesa
d’assolutezza a cui il sapere filosofico in Hegel anelerebbe. Esso sarebbe incapace di
rapportarsi alla rassegnata — e a tratti nichilisticamente consolatoria — percezione da parte
dell’'uvomo contemporaneo della sua finitezza, e pertanto della consequenziale
contestualita e fallibilita di ogni forma di coscienza filosofica da lui generata. Una
liquidazione, questa, che si accompagna non solo all’abbandono dell’assoluto sugli
scaffali impolverati della storia della filosofia, come se si trattasse di un vecchio tomo
pieno di ormai vane e financo nocive parole, ma anche al sincronico allontanamento dello
stesso metodo, quello dialettico, con il quale quell’assoluto veniva esponendosi. E
appunto evidente che se in Hegel la filosofia abbracciava mortalmente 1’assoluto proprio
attraverso la propria metodologia sistematica, rifiutare quel progetto significa di pari
passo congedarsi dal procedimento attraverso cui quella fusione avveniva.

Questa bocciatura categorica e integrale ha tuttavia spesso perso di vista alcuni
elementi individuati da Hegel — proprio grazie alla logica dialettica — che ante litteram

43



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

conservano nel serbatoio di quella elaborazione filosofica un potenziale critico-
trasformativo nei confronti della contemporaneita stessa. E nel recupero di questi che si
situa la seconda posizione verso I’hegelismo e il suo assoluto. Certo, accanto ad
un’inevitabile cesura di alcuni precetti sistematici, il tentativo offerto dalla Teoria critica
francofortese, dall’ermeneutica dialogica, da parte della teoria sociale e dagli esponenti
del neopragmatismo americano ¢ stato quello di riaggiornare i canoni contemporanei
proprio con il reintegro di alcuni dispositivi filosofici di quel vecchio e ingombrante
padre, dal cui parricidio ¢ scaturita la mossa filosofica fondamentale degli ultimi due
secoli. In breve e facendo tutti i distingui del caso tra teorie anche estremamente differenti
tra loro, si pensi al debito contratto dalla teoria del riconoscimento di Axel Honneth' con
I’opera hegeliana; alla trasformazione della dialettica in dialogica nel paradigma
ermeneutico-linguistico — tra tutti, Hans-Georg Gadamer” — o nell'argomento pragmatico-
trascendentale del Diskurs di Apel e Habermas® con il quale viene a giustificarsi il dialogo
dialettico; all’ultima filosofia sociale degli attuali esponenti della Scuola di Francoforte,
Robin Celikates e Rahel Jaeggi®, la cui intenzione ¢ quella di ripresentare sul terreno
dell’analisi sociale il modello di critica immanente hegeliano; alla lettura pragmatista-
normativista del Geist, tesa ad intendere normativamente 1’Anerkennung, propria di
Robert Pippin e Terry Pinkard, i quali s’intersecano con I’indirizzo analitico e
postanalitico sellarsiano, rappresentato su tutti da Richard Rorty, John McDowell e
Robert Brandom, volti al reinterpretare lo spirito come spazio sociale della ragione’.

Ora, il riconoscimento costituisce uno di quei grandi manufatti filosofici lasciati in
eredita ai posteri da Hegel. Da chi ha indicato negli scritti giovanili gli aspetti centrali
della relazione di riconoscimento, a chi invece si ¢ maggiormente focalizzato sulla celebre
figura fenomenologica signoria-servitu, passando ancora da chi ha valorizzato il primato
dei rapporti riconoscitivi per la costituzione del mondo sociale e istituzionale, in generale
la contemporaneita filosofica® ha trovato nel riconoscimento uno di quei terreni su cui si
misura la vicinanza o la distanza dal suo pensiero.

Considerando la Fenomenologia dello spirito, in cui la coscienza passa per la faticosa
via del dubbio e della disperazione consistente in uno stato tensivo tra cio che essa
pretende d’essere — indipendente e assoluta — e cio che essa ¢ veramente — dipendente e
finita —, la dinamica riconoscitiva acquisisce una decisiva rilevanza per far giungere la
coscienza alla sua verita. Essa conquistera la massima consapevolezza di s¢ solamente
molte pagine dopo il celebre conflitto tra signore e servo, punto aurorale e proprio per
questo problematico della vicenda del riconoscimento. Piu precisamente, solo nel finale
del capitolo VI dedicato propriamente allo Spirito, in cui viene ad animarsi la dialettica
tra coscienza agente e coscienza giudicante, il riconoscimento perviene alla sua piu
concreta realizzazione. E tuttavia proprio in questa realizzazione che si accompagna la
contemporanea manifestazione del sapere assoluto. Infatti, va ricordato che esso possiede
una eminente genesi intersoggettiva, e dunque il suo compimento non potra che possedere
il segno di quello sviluppo. Troppo spesso gli interpreti contemporanei hanno pero
trascurato — chi per equivoco, chi per una programmatica volonta di disarticolare il
riconoscimento dalle maglie del sapere assoluto — il legame che fonde i due apparati

! Basti qui ricordare Honneth (2002) e Honneth (2019).
? Cfr. Gadamer (1973).
3 Valido a tal proposito Pedroni (1999).
4 Cfr. Jaeggi, Celikates (2018).
5 Sul rapporto tra neopragmatismo americano ed hegelismo europeo, cfr. Ruggiu, Testa (2003), (2009).
® Impossibile rendere conto in questa sede della sconfinata letteratura sul riconoscimento hegeliano e delle
differenti posture interpretative che questa offre. Oltre al celebre Kojéve (1966), cfr. Vinci (1999), Siep
(2007), Renault (2007) Testa (2010), Gregoratto, Ranchio (2014) Quante (2016), Mascat, Tortorella (2019),
Ikdheimo, Lepold, Stahl (2021), Cortella (2023).

44



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

concettuali. Intento del presente contributo sara quello di immedesimarsi in questa
regione fenomenologica’ per mostrare la profonda unmita caratterizzante [’evento
riconoscitivo e la rivelazione dell’assoluto. Con ci0, si tentera di predisporre un esercizio
ermeneutico fedele alla lettera hegeliana, per poi estrapolare quelle tesi filosofiche
comuni ad entrambi i domini concettuali che possano misurare la loro resistenza allo
sguardo rigoroso del pensiero contemporaneo.

2. Fenomenologia della relazione ad altro

Per comprendere il luogo in cui il riconoscimento perviene ad un suo effettivo
compimento, occorre aver chiaro il processo che la coscienza ha condotto fino a quel
punto.

Innanzitutto, il percorso fenomenologico si presenta come una scansione di svariate
tipologie di esperienza che la coscienza compie prima di arrivare al suo in sé, cio¢ alla
verita ultima circa la sua natura. Punto decisivo ¢ il minimo comun denominatore di tutta
la lunga serie esperienziale che compone la travagliata vicenda della coscienza:
considerarsi bastevole a se stessa reputando indebitamente assoluto il suo punto di vista.
Non ¢ sua volonta iniziare la via che la portera alla sua piu profonda consapevolezza,
proprio perché il suo desiderio ¢ quello di arroccarsi entro le proprie ferree credenze.
Eppure, essa si dovra sin da subito abituare all’esercizio doloroso ma necessario della
critica: doloroso perché la pretesa assolutezza del suo punto di vista non vorrebbe fosse
messa a repentaglio; necessario perché le differenti prospettive assunte risulteranno
sempre parziali e immediate, in se stesse ribaltanti nel loro opposto.

Ora, la falsita delle molteplici visuali coscienziali, 0 meglio, la loro astrattezza, ha al
contempo a che vedere con la riconduzione del soggetto a cio che ¢ altro da sé. Proprio
perché di volta in volta viene rivelata la sua limitatezza, egli non potra che subire un
movimento negativo e determinato insieme — di negazione determinata®, per I’appunto —,
in cui la confutazione del suo sguardo sulle cose, lungi dall’esaurirsi in un esito nichilista,
giungera ogni volta ad un nuovo risultato positivo. Come si potra capire, nodale a questo
punto diventa 1’esperienza che la coscienza fenomenologica fa dell’alterita. Se la
coscienza sperimenta via via il crollo di ogni certezza proprio perché messa a confronto
con il suo esser-altro, allora una delle tesi fondamentali dell’opera ¢ presto svelata:
’alterita ¢ parte integrante per la costituzione dell’identita soggettiva. Cio significa che
I’intero Bildungsprozess che la Fenomenologia descrive ha lo scopo di oltrepassare i
limiti imposti dall’autoriferimento claustrofobico della coscienza per proiettarla man
mano all’esperienza dell’altro, sia esso 1’oggettivita — il mondo esterno naturale o storico-
sociale — sia esso un’altra soggettivita. Ecco perché ogni alterita ¢ essenziale, costruttiva e
costitutiva per la coscienza: essa non solo ¢ continuamente altra da sé, ma ha in sé I’altro
come sua stessa condizione di possibilita. Insomma: ogni «identita ¢ identita dell’identita
e della non-identita»’, secondo la nota formulazione del giovane Hegel.

7 Sicuramente interessante sarebbe capire se la posizione hegeliana presentata nella Fenomenologia rimanga
la medesima nelle opere successive oppure no, come sarebbe interessante mostrare le affinita o le novita che
essa possiede rispetto al periodo precedente la stesura dell’opera. Un tale compito non sara qui eseguito,
limitandoci alla sola visuale fenomenologica offerta del capitolo VI. In generale perd, va quanto meno
osservato che per una ricostruzione puntuale e rigorosa della critica hegeliana alle forme distorte di esercizio
della liberta soggettivita, sarebbe utile richiamare non soltanto gli scritti jenesi che precedono la
Fenomenologia (si pensi, per esempio, a Fede e sapere e alla critica hegeliana all’«infermita etica»), ma
anche la sezione Moralita dei Lineamenti di filosofia del diritto (si pensi, per esempio, al cruciale § 140, in
cui Hegel presenta le figure dell’ipocrisia).
8 Hegel (1995, 157).
° Hegel (1990, 79).

45



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

Come pocanzi accennato, la Fenomenologia esibisce due generi di esperienze
d’alterita. Il primo tipo ¢ quello che Hegel dedica alla prima regione fenomenologica — la
coscienza —, corrispondente ai primi tre capitoli. Questi mettono in evidenza il rapporto
conoscitivo che la coscienza attua con la realta, con la quale mette in moto un processo di
oggettivazione in cui tutto cid che ¢ esterno viene captato e organizzato all’interno di
modelli concettuali che permettono la comprensione dell’esperienza della cosa. L’intera
sezione soffre tuttavia di un presupposto errato, esprimente il tipico dualismo moderno tra
soggetto e oggetto, secondo cui quest’ultimo possiederebbe esistenza autonoma rispetto
al rapporto intrattenuto dalla coscienza con esso. Proprio perché ancora ostaggio di un
vizio dualistico, la coscienza non potra che imbattersi in continue impasse gnoseologiche,
una volta superate le quali, nell’Intelletto, si rendera conto che in tutti i tentativi di
appropriazione conoscitiva della realta aveva sempre e solo avuto a che fare con le proprie
strutture teoretiche.

Il secondo genere di rapporto con 1’alterita, dischiuso nel capitolo IV, si manifesta nel
confronto con altre coscienze ed ¢ quello che in questa sede piu c’interessa.
L’autocoscienza, per esser tale, necessita di una specifica prestazione gnoseologica,
quella dell’autoriferimento. Cid tuttavia le rimane impossibile se non avviene un
confronto con un’altra struttura autocoscienziale dotata della medesima urgenza: ecco
quindi che «I’autocoscienza e in sé e per sé solo quando e in quanto ¢ in sé e per sé per
un’altra autocoscienza, cio¢ solo in quanto ¢ qualcosa di riconosciuto»'°. La relazione in
gioco prende per I’appunto il nome di riconoscimento, connotato da Hegel secondo il
parametro della reciprocita: solo se entrambe si rendono disponibili mutualmente a
negarsi per riconoscere 1’altrui autonomia allora potranno accedere alla loro autentica
dimensione autocoscienziale. La vera indipendenza hegelianamente intesa passa
necessariamente da una forma di dipendenza, percio ogni soggetto deve compiere in s¢
un’autonegazione per mostrarsi insieme dipendente e indipendente. Viene cosi esplicitato,
sebbene ancora implicitamente, [’argomento che stara alla base dell’intero processo
fenomenologico: ¢ il termine medio, caratterizzato dalla logica del riconoscimento
reciproco, a imporsi come quell’oggettivita che media gli estremi, ovverosia le
autocoscienze, ¢ queste altro non dovranno fare che riconoscere a loro volta questo terzo
soggetto come spirito.

Com’¢ noto, all’altezza del capitolo IV le autocoscienze non sono ancora disposte ad
abbandonare 1’ideale di un’autosufficienza radicale e monologica, e con ci0 esse non solo
non riusciranno a guadagnare uno stato di indipendenza passante obbligatoriamente per
una dipendenza dall’altro da sé, ma metteranno in atto alcuni schemi relazionali
completamente inadeguati che le porteranno alla lacerazione e, infine, alla pena della
coscienza infelice. Il motivo ¢ uno: esse non sono riuscite a riconoscere quella stessa
logica che sta a capo alla pratica del riconoscimento proprio perché non possedevano
ancora tutte quelle risorse etico-normative che solo con il corso della storia spirituale
acquisiranno.

Solo alla fine del capitolo V il tema della mediazione oggettiva viene ad acquisire un
primato fino a li sconosciuto. Il punto di vista cambia radicalmente e il discorso, fino a li
condotto dall’unica prospettiva dell’lo individuale, assume in questa regione
fenomenologica il carattere del Noi, dell’oggettivita sociale. La trattazione assume tratti
ontologici, o meglio, usiologici, in quanto la domanda che muove le fila della sezione ¢
quella sull’essenza e sostanza ultima del reale. Ebbene, il dato oggettivo solo
apparentemente si presenta sotto I’aspetto dell’estraneita, poiché in realta il soggetto, nel
momento in cui entra in contatto con il materiale esterno, interessandosi € agendo su di
esso, lo ammette nel suo mondo, lo fa proprio. La differenza tra il Ding della certezza

1 Hegel (1995, 275).
46



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

sensibile e della percezione e la Sache della coscienza pratica sta esattamente in questi
termini: mentre la prima si riferisce alla realta immediata, al dato naturale trovato dalla
coscienza, la seconda indica invece un rapporto di compenetrazione oggettiva tra il fare
dell’individuo e la materia empirica. L’essenzialita spirituale, la Wirklichkeit, ha a che fare
con I’insieme delle relazioni tra soggetto e oggetto e con la loro oggettivazione a mondo
reale. Soggettivita agente, oggetto-mondo, dimensione intersoggettiva: questi sono i tre
elementi da cui, all’interno di un rapporto triangolare, emerge la realta stessa. La Sache
Aller, 1a Cosa di Tutti, rispecchia Vattivita di Tutti e di Ciascuno”, la sfera delle molteplici
pratiche individuali sul terreno oggettivo che si concretizzano in rapporti economici,
giuridici, politici ed etici. Una realta siffatta & I’essenza spirituale, lo spirito oggettivo che
manifesta 1’oggettivita intersoggettiva. Hegel conclude la sua trattazione con una
sentenza irrevocabile: la sostanza spirituale ¢ sostanza etica. Egli intende con cio
dimostrare che il mondo a cui i soggetti sono consegnati ¢ composto dalla storia
oggettivata di valori, norme, istituzioni e organismi di vario ordine e natura, pratiche e
linguaggi'’ — si pensi al successivo sesto capitolo e ai differenti linguaggi storici manifesti
nello spirito —, che sta in un rapporto di dipendenza-indipendenza con 1’individuo, in
quanto, seppur condizionato da esso, oramai gode di una sua stabilitad ontologica e anzi,
all’inverso, condiziona a sua volta la stessa esperienza individuale.

Il capitolo VI, ottenuto il nuovo punto di vista oggettivo di quel termine medio solo
preannunciato dal capitolo IV, sara allora I’esposizione delle vicende spirituali sul terreno
storico, dall'antica Grecia fino alla Rivoluzione Francese, passando dal mondo medievale
prima ¢ moderno poi. Solo alla fine del percorso coincidente con la storia del mondo
occidentale, costruito sulla scissione tra I’individualita della coscienza che non riconosce
ancora nell’oggettivita spirituale la sua essenza e universalita, composto dalle diverse
prassi linguistiche su cui vengono ad erigersi le varie fasi storiche, fino a giungere
all’apertura della postura morale, lo spirito oggettivo cedera il passo ad un’ulteriore e
definitivo punto di vista, quello del sapere assoluto. Cio avviene all’interno dell’ennesimo
spazio intersoggettivo dischiuso dall’opera, la dialettica tra coscienza giudicante e
coscienza agente.

3. Coscienza giudicante e coscienza agente: dove tutto torna

Siamo alle battute finali dello Spirito, in un contesto pratico-morale in cui vivo ¢ il
confronto con la filosofia pratica kantiana.

In questa stazione dell’itinerario fenomenologico, la figura dell’anima bella
rappresenta a tutti gli effetti un vertice mediante il quale & possibile fissare un rapporto
con gli esiti finali dell’opera. La potente critica a questa figura s’innesta, di rimbalzo, a
tutto il corredo di posizioni alternative al pensiero hegeliano. Una su tutte, il ruolo
privilegiato assegnato al principio che fa da contrassegno dell’intera filosofia moderna,
ovverosia la soggettivita e la sua pretesa di valere assolutamente per sé. Oltrepassare
questa specifica chiusura autoreferenziale portera, in ultima analisi, al dispiegamento
della dimensione effettivamente scientifica, e quindi all’apertura al sapere assoluto, il
quale si pone parallelamente come il punto di vista dischiudente il sistema della Logica.

I primi passi hegeliani sono volti a dipingerei i lineamenti della nuova figura,
attestandone uno statuto semi-divino'®. Infatti, ’anima bella rispecchia 1’ideale di una
individualita morale assolutamente perfetta: essa si autocompiace della sua vicinanza

" 1vi, 565.
2 Corposa ¢ la letteratura sul tema del linguaggio — che per ovvie ragioni di spazio non verra approfondito —
nella Fenomenologia. Basti qui rammemorare: Simon (1966), Bodammer (1969), Vernon (2007), Garelli
(2010), De Bortoli (2017).

47



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

alla voce divina, e in questo suo crogiolarsi non s’immischia nelle faccende mondane,
rimanendo del tutto inattiva nella pura convinzione. A differenza del Gewissen jacobiano
esposto nella precedente sezione, qui la coscienza sa che nell’operare particolare ¢
continuamente insito il pericolo dell’errore, in cui il bene pud da un momento all’altro
convertirsi nel male. E questo il carattere fondamentale dell’anima bella: ’assenza totale
di attivita.

Tuttavia, Hegel aggiunge un punto, salvo poi rettificarlo. Egli spiega che I’anima bella,
in effetti, non ha a che fare con la sola intuizione pura dell’essenza divina — cosi
rimarrebbe chiusa nella sola sfera morale —, quanto con il donare un servizio religioso.
Dopo aver piu volte criticato le forme inadatte nel corso dell’opera, € qui infatti illustrata
la concezione hegeliana della religione. Per far si che la transizione dalla moralita alla
religione si dia, ¢ necessario che I’anima bella non rimanga chiusa nella sua solitudine, ma
devolva I’intuizione del divino ad un servizio liturgico € comunitario'. Ritorna cosi, con il
riferimento ad una comunitad di anime belle impegnate nelle cerimonie dei riti, il tema
dell’intersoggettivita. Cio coincide con il tratto specifico che Hegel conferisce alla
religione, il suo configurarsi non tanto nel riferimento ad una trascendenza extramondana
— come accadeva per la coscienza infelice — ma come vita comunitaria, come
realizzazione concreta e consaputa dello spirito nel tessuto collettivo. A questo punto
I’anima bella possiede I’interiore consapevolezza della sua assolutezza espressa
linguisticamente all’interno della sua comunita.

Con il raggiungimento di una comunita cosi perfetta, sembra che si possa chiudere il
discorso dell’intera Fenomenologia. Tuttavia Hegel mette in chiaro subito le cose,
evidenziando il limite intollerabile insito in questa comunitd, gia precedentemente
anticipato: tutte quante le anime belle, di fatto, sono chiuse in loro stesse. Certamente
agiscono nel servizio divino e comunitario, ma tale servizio ¢ volto solamente alla
conferma della propria soggettiva perfezione. Ed ¢ altrettanto certo che sia presente il
tema dell’intersoggettivitd, ma in che termini? Nei termini di un’intersoggettivita
interamente risolta, in cui non ci sono reali rapporti di riconoscimento ed in cui € assente
una vita pienamente e reciprocamente condivisa in un organismo sociale. Si palesa invece
un’estrinseca sommatoria di individui slegati e autoriferiti, dove 1’unico crucio ¢ quello
della protezione individualistica della propria essenza divina. La coscienza ha qui perso
ogni tipo di relazione con il mondo esterno e, mancando il peso dell’oggettivita, affonda
nella vuota tautologia «dell’To =Io»". Non rimane nulla del mondo oggettivo, non rimane
persino nulla del linguaggio praticato da quella stessa comunita, dal momento che il
discorso diviene «un suono che va estinguendosi» di cui «giunge soltanto I’eco»'®.

Ci0 che manca alla coscienza ¢ «la forza dell’esteriorizzazione [EntdulBerung], la
forza di farsi cosa [die Kraft sich zum Dinge zu machen]»'’, la capacita di uscire fuori di sé
e di trovare una realta e soggetti in cui riconoscersi. E stato mostrato in tutta 1’opera che la
formazione dell’individualita passa necessariamente per la sua esteriorizzazione. Ma
I’anima bella non sopporta di trasporsi sull’essere, grezzo e insufficiente rispetto alla sua
presunta impeccabilitd. Ma cosi «in questa purezza trasparente dei suoi momenti» essa
diviene «infelice» e «va affievolendosi entro se stessa e svanisce come nebbia informe che
si dissolve nell’aria»'®. Per I’ennesima volta viene presentato, ma questa volta con ancor

13 Per i riferimenti romantici adottati da Hegel segnaliamo, tra i tanti contributi che si sono spesi sulla
questione, Hyppolite (1972), Landucci (1976), Lugarini (1980), Vinci (1999), Tassi (2020).
4 «[...] questo servizio divino reso in solitudine ¢ essenzialmente il servizio divino di una comunita». Ivi,
869.
5 1vi, 871.
6 Ivi, 873.
7 Ibidem.
8 Ivi, 875.
48



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

piu forza, il fallimento della soggettivita intesa come vuotezza, pura interioritd formale.
Fallimento che qui sembra riguardare non solo una coscienza, ma un’intera comunita. Il
senso dell’intersoggettivita ¢ infatti quello di permettere al soggetto di capire cosa
effettivamente esso sia. La comunita di anime belle fallisce proprio qui, nel non
permettere alle coscienze di riconoscersi e di compiersi universalmente. L’anticipazione
di quella comunita ideale, e con essa dello stesso sapere assoluto, ¢ pertanto ancora del
tutto formale.

Per raggiungere la vera dimensione spirituale si rende necessaria la reintroduzione del
conflitto. Paradossalmente occorre tornare proprio li, nel capito IV, in quel conflitto
originario che aveva portato allo squilibrio, e provare a risolverlo in modo differente. E
I’unico modo per riaccendere una dinamica conflittuale ¢ la reintroduzione dell’ attivita:
quando I’anima bella cessa di essere chiusa in se stessa operando sul terreno fattuale, essa
fa venir meno la sua purezza immergendosi nei contenuti particolari propri dell’azione; &
come se si recuperasse 1’operosita della coscienziosita jacobiana, con ’unica differenza
che qui il linguaggio, invece di possedere una capacitd persuasiva e conciliatoria,
inasprisce ancor di piu il conflitto. E a differenza del rapporto tra signore e servo, qui sara
necessario fare cio che quelle animalesche autocoscienze ancora non facevano, cio¢ da un
lato riconoscersi reciprocamente, e dall’altro riconoscere il medio spirituale, il terzo
soggetto che permette la loro stessa relazione.

L’opposizione che Hegel introduce sara tra il dire e il fare, tra chi rimane fermo nella
sua convinzione interiore giudicando chi opera, e chi invece sperimenta attivamente la sua
interiorita fuori di s€ accompagnando questa con linguaggio giustificatorio. I termini di
questa relazione possono essere delineati nel seguente modo: chi agisce simboleggia la
particolarita dell’azione, chi invece giudica rappresenta 'universalita del giudizio.
Insomma, lo scenario che viene a stagliarsi presenta due soggetti in rapporto di reciproca
contrapposizione, da una parte la coscienza agente, dall’altra la coscienza giudicante.

11 giudizio di Hegel riguardo alle due coscienze ¢ impietoso. Da una parte, la coscienza
agente coniuga la sua azione al linguaggio esponente la sua intima convinzione morale,
correndo il rischio di vedersi rinfacciare dall’altra una certa difformita tra cio che essa fa e
cio che essa dice di fare. Il linguaggio qui non fa altro che condannare la coscienza agente,
poiché quella giudicante pud confrontare con perizia I’aderenza tra cid che 1’agente ritiene
giusto — dicendolo — e ci0 che essa fa — agendo. La coscienza giudicante taccia cosi
d’ipocrisia quella agente: essa dice qualcosa di diverso da cio che essa fa. Ma una sorta del
tutto analoga attende anche la seconda coscienza, quella giudicante. Rimasta convinta
della sua interiore perfezione, I’anima bella ritiene di possedere 1’universalita e con cio di
poter giudicare I’altra coscienza. In realta, questo supposto punto di vista, ¢ solo il suo
punto di vista particolare. La superiorita ¢ dunque solo presunta, e I’unico motivo per il
quale essa puo ritenersi migliore rispetto all’altra ¢ la sua inattivita; ma se questa non
dovessi piu darsi, se cio¢ dovesse agire, si ritroverebbe nella medesima situazione della
coscienza agente'’. Dunque anch’essa ¢ ipocrita® perché spaccia per azione buona cid che
¢ un giudizio, ritenendo ingannevolmente buona la sua inattivita*'. In tal modo & venuto a
predisporsi un conflitto tra due soggettivita esattamente uguali poiché ipocrite. Ed ¢

9 «Quando proclama I’ipocrisia come cattiva, ignobile, ecc., in questo giudizio la coscienza universale si
appella alla propria legge, non diversamente quindi dalla coscienza cattiva, la quale si appella anch’essa alla
propriax. Ivi, 879.

20 «Tale coscienza, inoltre, & ipocrisia, perché non ammette che il proprio giudizio costituisce un’altra
maniera di essere cattivi, ma lo fa passare per la coscienza retta dell’azione; e in questa sua irrealta, nella sua
vanita di sapere bene e meglio, essa si pone al di sopra degli atti disprezzati e pretende che i suoi discorsi
inattivi vengano considerati una realta eccellente». Ivi, 885.

! «La coscienza del dovere si ¢ ben conservata nella purezza perché non agisce: essa ¢ I’ipocrisia che vuole
si prenda il giudizio per atto reale e che, invece di dar prova della sua rettitudine mediante ’azione, la
esibisce proclamando le proprie eccellenti disposizioni». Ivi, 881.

49



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

identico anche la loro rappresentazione linguistica, per entrambe autogiustificazione della
propria convinzione morale che deraglia nell’ipocrisia.

Tuttavia, potrebbe darsi una soluzione a questa impasse: se entrambe pervenissero
alla consapevolezza della loro uguaglianza e della strutturale limitatezza e immoralita che
le abita, potrebbe realizzarsi il riconoscimento effettivo in cui entrambe avrebbero la
possibilita di realizzare il principio fondamentale della prestazione riconoscitiva, cioe
negare se stesse reciprocamente difronte all’altro. In effetti questa ¢ la strada che sceglie
di intraprendere una delle due: «intuendo tale uguaglianza ed enunciandola, 1’agente si
confessa enunciandovi la sua uguaglianza con lui: egli attende che abbia luogo il
riconoscimento effettivon?’. Hegel tiene a precisare che la confessione che la coscienza
agente fa della sua ipocrisia non ¢ da intendere come «un abbassamento, un’umiliazione,
una degradazione rispetto all’altro»®. Al contrario, confessare i propri peccati — ¢ chiara
qui la dimensione religiosa del discorso — non genera una gerarchizzazione relazionale in
cui una si subordina all’altra dichiarandosi meno nobile. Il dichiararsi particolare della
coscienza agente, in questo senso, coincide con lo specchiarsi nell’altra, con I’intuirla
come uguale a sé.

La confessione, in quanto estrinsecazione linguistica del sé, fornisce Dasein allo
spirito®*. Il linguaggio ¢ dunque essenziale alla manifestazione spirituale, anche se cid non
basta: lo spirito come intuizione di una coscienza nell’altra, rimane ancora allo stadio del
S¢ immediato dato che manca propriamente quella peculiare e decisiva reciprocita,
condicio sine qua non per il suo concretizzarsi. Per questo la coscienza agente aspetta che
I’altra le corrisponda il suo gesto, determinante per il raggiungimento della loro unita. Del
resto, come detto in apertura, il riconoscimento sottintende una precisa logica intendente
una struttura normativa adibita da criteri insieme descrittivi e valutativi, in cui si sollevano
aspettative a cui corrispondere e fini a cui tendere.

Tuttavia, la realta dei fatti fenomenologici va in tutt’altra direzione: I’anima bella
rimane chiusa in se stessa non aprendosi al reciproco riconoscimento, infrangendo ancora
una volta quel paletto normativo gia trasgredito nel capitolo quarto, cio¢ il rifiuto
dell’intersoggettivita ¢ piu in generale dello spirito come medio relazionale. E cosi
ribadita la radice di ogni fallimento intersoggettivo, che sta nel rifiuto della relazione, il
rifiuto del riconoscimento dello spirito come realta relazionale. E senza questo
riconoscimento dello spirito non potra darsi riconoscimento di sé. Il rigetto dell’anima
bella viene esprimendosi in questi termini:

Tuttavia, alla confessione della coscienza cattiva: «LL.o sono», non fa seguito la risposta con
la confessione analoga. La coscienza giudicante non intendeva dare questa risposta, al
contrario! Essa respinge da sé questa comunanza ed ¢ il cuore duro che ¢ per sé e rifiuta la
continuitd con la coscienza agente®.

La coscienza giudicante non risponde a quella agente, non ammette anch’essa la sua
particolarita, abbarbicandosi nell’interiorita e nella presunzione di rispecchiare
I’'universalita del dovere. Essa ¢ das harte Herz: rinuncia al riconoscimento della propria
uguaglianza con I’altra, rimanendo una coscienza separata dall’altro-da-s¢, incapace di
stabilire una corretta relazione con ’altro. E a questo punto che la coscienza agente riesce

#1vi, 885.

3 [bidem.

24 E ¢id che mancava al signore e al servo, forme soggettive archetipiche e animalesche inscenanti uno
scontro tra corna proprio perché mute, sprovviste della risorsa linguistica. Non avendo passato la lunga
storia di maturazione e formazione di sé, cosa che invece hanno faticosamente patito le due coscienze
morali, erano incapaci di autonegarsi reciprocamente, di cedere una parte di sé per accogliere una parte
dell’altro, rimanendo ingarbugliate in una dinamica di contesa.

% [bidem.

50



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

a rendersi consapevole della profonda malvagita dell’anima bella. In tal modo appaiono
evidenti, ancora una volta, le inconfondibili caratteristiche della figura in questione: una
coscienza che si oppone all’estrinsecazione della propria interiorita attraverso il medio
linguistico, rimanendo segregata nella contrapposizione fra la particolarita del male e la
bellezza della sua interioritd. Hegel dimostra di non accettare, nella forma di questa
soggettivita, la pura conservazione solipsistica e statica della propria identita, altalenante
tra il silenzio ostinato e la presunzione di superiorita sempre piu simile ad un delirio
d’onnipotenza:

A questo punto la scena si capovolge. Colui che aveva confessato si vede respinto e coglie
in fallo 1’altro, il quale si rifiuta di far uscire la propria interiorita nell’esistenza del discorso:
la coscienza giudicante contrappone al Male la bellezza della propria anima, mentre alla
confessione replica con 1’ostinatezza del carattere sempre uguale a se stesso e col mutismo
di chi se ne sta sulle sue e non si abbassa dinanzi a nessuno.

Il risultato di tutto cio € dunque lo svelamento della natura malvagia dell’anima bella, e
questo, in effetti, rappresenta un passo in avanti. Di fatto essa si capovolge da coscienza
giudicante a coscienza giudicata, condannata come soggettivita incapace d’interloquire,
di accogliere il riconoscimento altrui, e sara allora obbligata, sentendosi giudicata, a
riconoscere il relativismo della sua prospettiva. La soluzione all’intera dinamica € vicina.

Il fatto che essa non abbia riconosciuto lo spirito come «padrone che puo ripudiare
qualsiasi realta e far si che non sia mai accaduta» comporta la degenerazione in un «essere
privo di spiritualita»®’. Si configura una coscienza avente in sé due lati immediatamente
posti in una «opposizione rigidamente fissata» — da una parte «il suo S¢€ puro» e dall’altra
«la necessita di esteriorizzarlo fino all’essere per trasformarlo in realta» — e quando essa
scopre di essere la «coscienza di questa contraddizione nella sua immediatezza
irriconciliatay, essa «¢& sconvolta fino alla follia e si strugge in una consunzione
nostalgica»®®. Il capovolgimento di ruoli provoca perd uno sviluppo decisivo nella
dialettica, giacché si ¢ messo in evidenza ex negativo la necessita di smantellare ogni
presunta assolutezza. Le due coscienze sono in sé uguali, entrambe ipocrite, cattive,
ostinate e particolari; questa consapevolezza della loro uguaglianza dev’essere ora
acquisita per sé non solo da quella agente, ma da entrambe.

In realta, enuncia Hegel, la soluzione era gia avvenuta, solo che si rendeva necessario
un ulteriore bagno nel negativo per far prendere definitiva cognizione, soprattutto
all’anima bella, della loro particolaritd e uguaglianza. Infatti, tanto 1’'una quanto 1’altra
manifestavano la loro particolarita o nella strutturale incapacita a realizzare attivamente
I’universale a causa dell’introduzione di effetti imprevisti e talvolta malvagi — nel caso
della coscienza agente —, o nella supposta assolutezza del punto di vista formale del
giudizio — la coscienza giudicante. Ora, la loro opposizione viene a dissolversi proprio
perché si rivelano in sé e in altro, entrambe perfettamente identiche nel loro esser
particolari, entrambe accomunate da un medesimo movimento simmetrico. In ci0 si
elevano all’universalita: 1’agente perché aveva gia «fatto confessione di sé»; la
giudicante, invece, rinunciando al suo cuore duro, il quale «si spezza» poiché «rinuncia al
pensiero che procede per divisioni» — cio¢ il giudizio — e «intuisce se stesso nella
coscienza agente»’.

A questo punto Hegel compie il passo decisivo che preparera alla conclusione dell’intera
sezione: «La parola della riconciliazione ¢ lo Spirito esistente che intuisce il puro saper-si

26 Ibidem.
7 Ivi, 887.
28 Ibidem.
29 Tvi, 889.
51



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

come essenza universale, nel suo contrario: cio¢ nel puro saper-si come la singolarita
assolutamente essente entro sé. E questo riconoscimento reciproco € lo Spirito
assoluto»™. In primo luogo, con la parola della riconciliazione le due autocoscienze
morali risolvono il conflitto in atto grazie ad un atto di reciproco riconoscimento, uscendo
dal loro isolamento, confessandosi e perdonandosi la loro ipocrisia e ostinatezza. Il punto
decisivo ¢ ancora una volta il linguaggio, esprimente 1’atto del perdono con il quale viene
superata I’unilateralita delle coscienze, ponendosi come mediazione decisiva tra i due
soggetti in gioco. Questo elemento linguistico, pero, viene definito daseiende Geist: ¢
esattamente 1’oggettivita della relazione, il primato della mediazione sulle due
autocoscienze.

Tuttavia, a differenza degli altri momenti in cui si palesava lo spirito come oggettiva
mediazione tra due elementi opposti, in questi luoghi € presente una vera e propria sterzata
della prospettiva filosofica’'. Propriamente, qui non ¢ solo presente 1’imporsi di una
ragione oggettiva, perché questo spirito oggettivo si manifesta alle coscienze individuali
come soggetto consapevole, come puro saper-si, come se questa stessa mediazione
oggettiva riflettesse su di sé, divenendo unita consaputa di soggetto-oggetto e particolare-
universale.

Alcune interpretazioni vedono con cio la realizzazione di un unico macrosoggetto
assoluto™, in cui il riconoscimento intersoggettivo sarebbe solo apparente poiché
rimpiazzato dall’autoriconoscimento della componente universale e individuale interna ad
un unico soggetto macroindividuale. Le coscienze cederebbero quindi il passo a quel
famigerato terzo soggetto come attore protagonista della trama fenomenologica, dopo che
per sei capitoli era rimasto dietro le quinte.

Contro questa chiave di lettura spicca 1’argomento sotteso al finale di capitolo:

Il Si della riconciliazione in cui i due lo si spogliano della loro esistenza opposta, €
I’esistenza dell’lo esteso fino alla dualita, Io che con cio resta uguale a sé e che ha la
certezza di se stesso nella sua esteriorizzazione perfetta e nel suo contrario: il Si ¢ Dio
manifestantesi in mezzo a questi lo che si sanno come il sapere puro®.

Ci0 che Hegel chiama spirito esistente che nell’intuizione di sé si riconosce divenendo
sapere assoluto, ¢ la parola, il Si: questo ¢ di fatto il vero soggetto dell’intero costrutto
hegeliano. Di questa parola Hegel afferma ch’essa ¢ particolare e universale, e proprio
attraverso questo linguaggio che le due autocoscienze si riconciliano, cio€ riconoscono
reciprocamente la loro natura, deponendo 1’individualita a favore dell’universalita. In altri
termini, ¢ attraverso quella prassi linguistica che le coscienze negano ciascuna la propria
particolarita — ’una affermando la sua inadeguatezza, 1’altra spezzando il suo cuore duro
—, che in questo contesto significa negare la propria unilaterale convinzione di essere
coscienze bastevoli a se stesse. Nel perdono reciproco, dunque in un atto di sostanziale
«rinuncia a sé»*, scaturito per I’appunto dalla parola della riconciliazione, le
autocoscienze morali conquistano una nuova™ consapevolezza, quella di sapersi come
interdipendenti ¢ quindi universali. Quando infatti s’incontrano nel dialogo e in esso si
riconciliano, questi non smarriscono il loro carattere individuale dissolvendosi in
un’incognita macrosoggettivita. All’opposto, quell’incontro dialogico e quel mettere a

3¢ Hegel (1995, 889-891, modificata).

3t Cfr. Cortella (1995, 133-138).

32 Cfr. Gadamer (1990), Habermas (2001).

33 Ivi, 893.

34 Ivi, 889.

3 11 diventar nuovi da parte dei soggetti mediante il realizzarsi del riconoscimento effettivo allude, con
sfumature religiose, alla conversione di San Paolo.

52



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

frutto la prassi-logia etica del perdono corrisponde ad acquisire un nuovo livello di
universalita da cui dipende la loro stessa peculiarita individuale. E proprio perché questa
nuova consapevolezza non corrisponde alla loro precedente visione dualistica, ora il
sapere di entrambe corrisponde al sapere dello spirito stesso.

Esplicita ¢ poi — a salvaguardia del piano intersoggettivo — il nesso alla nozione di
spirito definita nel quarto capitolo, come /o che ¢ Noi, ¢ Noi che ¢ lo. Da una parte,
congedandosi dalla loro opposizione, i soggetti sono un /o che é Noi, dall’altra parte,
nell’esistenza dell’lo esteso fino alla dualita, 1 soggetti sono un Noi che ¢ lo. Ancora una
volta viene ribadito il fondamento intersoggettivo dell’individualita, il quale viene
affermandosi nella necessita dell’esteriorizzazione perfetta mediante cui I’lo perviene
alla certezza di se tramite il suo contrario, tramite cio¢ il riconoscimento con un altro Io.
Nel passaggio allo spirito I’Io pertanto non sparisce, non si dissolve in un’entita altra — e
tantomeno fa irruzione il nemico per eccellenza di Hegel, la trascendenza —, ma viene a
maturare ¢ ad acquisire una piu alta consapevolezza di sé tramite il movimento di
alienazione, autonegazione e recupero di sé nell’altro.

Nell’ultima parte del capoverso Hegel utilizza un sostantivo assai impegnativo
parlando di Dio. Cosa intende dire? Il richiamo, ovviamente ancora di natura religiosa, va
ad un passo evangelico in cui Cristo afferma «dove due o tre sono riuniti nel mio nome io
sono in mezzo a loro»*. E Dio, in questo contesto, &€ ancora una volta la stessa relazione
intersoggettiva, la stessa mediazione oggettiva tra soggetti, il Si della riconciliazione. E di
questo S che Hegel parla in termini di un Dio che si manifesta in mezzo ai soggetti, come
di quella parola che unisce le due soggettivita. Essa ¢ la loro nuova realta, anzi la loro
vera realtd, quella di essere indipendenti nella dipendenza alla relazione con I’altro, di
essere fuori di sé€ nell’altro. Dio racchiude il senso di questa nuova soggettivita plurale,
della verita dell’intersoggettivita come riconoscimento del medio relazionale. Lo spirito
assoluto ¢ la vera essenza del soggetto umano, quel Dio che comunica la nuova natura del
soggetto, la consapevolezza che la verita della sua individualita — del suo lo — risiede
nell’universalita della relazione intersoggettiva — nel suo Noi. Abbiamo dunque a che fare
con una interdipendenza tra soggetti nuovi, metamorfizzati, che «si sanno come il sapere
puro»’’, e di uno spirito che «intuisce il puro saper-si come essenza universale»™®.

4. Riconoscimento e assoluto

Il sapere assoluto ¢ raggiunto nel medesimo istante in cui viene realizzandosi il
riconoscimento reciproco tra autocoscienze, dimostrando tra i due piani un profondo
legame. Identifichiamo tre principi comuni ad entrambi, partendo dal riconoscimento.

In primo luogo, il riconoscimento segnala che la vera natura dell’autocoscienza si
palesa solo allorquando essa si esteriorizza. Cio avviene nell’attivita — sulle cose e con gli
altri — e nell’oggettivazione di sé€ nel medium linguistico. Tant’¢ che contro 1’ideale di un
soggetto chiuso in sé si pone la sintomatica critica all’inoperosita e al mutismo dell’anima
bella alla quale ¢ corrisposta I’urgenza dell’entrare nel mondo tramite la prassi e la messa
a punto di una relazione dialogica con gli altri soggetti.

In secondo luogo ed in consonanza al primo, contro I’ideale di una soggettivita
indipendente e autoriferita, il riconoscimento effettivo invera la tesi fenomenologica
fondamentale: ogni autoriferimento ¢ possibile solo grazie all’eteroriferimento. Ogni sé
deve cio¢ passare necessariamente da una manovra di decentramento, con la quale viene a

36 Matteo (18,20).
37 1vi, 893.
38 Ivi, 889.
53



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

negoziare le proprie pretese di validita con quelle altrui, raggiungendo cosi una forma di
autonomia decentrata e relazionale. Insomma: il riconoscimento passa da un’obbligatoria
autonegazione delle proprie pretese monologiche — come avviene in questi luoghi con la
pratica della rinuncia a s¢ e della confessione — e da una corrispettiva affermazione della
validita dell’altro — come nella pratica del perdono e della riconciliazione. Tutto cio ¢
espresso nel movimento delle due autocoscienze in cui, pur nella loro alienazione, esse si
mantengono ritrovandosi, alienano la loro separatezza e riconquistano I’unita: trovano sé¢
nell’altro, sono liberi come esser-presso-di-sé-nell esser-altro®.

Da cio, il terzo aspetto. La teoria hegeliana valorizza con efficacia quell’elemento
oggettivo da cui le autocoscienze dipendono e che il filosofo di Stoccarda qualifica come
spirito. E questo altro non ¢ che la dimensione storica e sociale dell’intersoggettivita,
all’interno della quale viene a incarnarsi una logica etica — quella della reciprocita e
dell’interdipendenza — da cui le soggettivita traggono le risorse per il loro costituirsi
relazionale. E proprio questo comune luogo normativo a prefigurarsi come il terreno di
relazione originaria da cui le autocoscienze sorgono. Ed ¢ sempre questa relazionalita
etico-oggettiva, infine, ad autoriflettersi divenendo sapere assoluto.

Esteriorizzazione pratica e linguistica, autoriferimento costituito dall’eteroriferimento
e oggettivita della mediazione, elementi esibiti nel riconoscimento effettivo,
corrispondono ad altrettanti momenti del sapere assoluto.

In primis, la conciliazione in cui si divulga 1’assoluto ha i caratteri dell’ esistenza, del
Dasein, come cio¢ qualcosa che accade alienandosi da sé nella caratteristica esteriorita
linguistica con la quale i due soggetti si riconoscono. A conferma di questo tratto
esteriorizzante ci sono le ultime pagine della Fenomenologia, in cui viene rimarcato come
questo deve sapersi alienare®, deve cioé conoscere «il negativo di se stesso, cio¢ il proprio
limite» e cio significa «sapersi sacrificare» nella «esteriorizzazione in cui lo Spirito
presenta il proprio divenire Spirito»*'. Ci0, da un lato come «divenire dello Spirito in
quanto spazio — la naturay, e dall’altro lato, «lo Spirito esteriorizzato nel tempo» in quanto
«storian®. Insomma, tanto la dimensione intersoggettiva del riconoscimento tanto quella
speculativa dell’assoluto condividono una specifica movenza, quella di decentrarsi ed
esteriorizzarsi per accedere alla realta nella relazione all’esser-altro.

Di conseguenza e secondariamente, tanto quanto nel riconoscimento I’autoriferimento
della soggettivita viene a dipendere dall’eteroriferimento, cosi 1’assoluto, anch’esso
esprimente la medesima dinamica, si rivela essere unita di individualita e universalita. Per
I’appunto, le due soggettivita morali accedono alla loro vera natura solo quando
abbandonano il loro comportamento particolaristico nel riconoscimento reciproco e
dialogico, diventando se stesse e il loro altro, manifestandosi come individuali e
universali insieme. In egual misura, ¢ proprio quella «parolay, cio¢ lo «spirito esistente»,
a sapersi come individuale e universale. Il sapere di questa unitd si connette alla
consapevolezza dell’autocoscienza circa la sua natura intersoggettiva, universale: il suo
lo individuale ¢ gia da sempre un Noi sociale. L’unita di individuale e universale
comprova il movimento che guida I’assoluto stesso, quello della negativita immanente,
con il quale viene messa in critica ogni forma d’irrigidimento dei propri presupposti. Il
sapere assoluto hegeliano tiene insieme due anime: codificare e fissare non tanto i
contenuti empirici, quanto le nostre capacita astrattive, al fine di poter attingere alla
dimensione della scientificita; problematizzare e ripiegare su di s¢ quelle stesse capacita
allorché si blocchino in principi unilaterali e dogmatici. Tanto 1’autocoscienza, inverante

39 Si veda, sul piano dello spirito oggettivo, come questo movimento venga espresso nell’importante § 7
della Filosofia del diritto e nella relativa Zusatz.
4% Una mossa analoga ¢ presente nelle ultime pagine della Scienza della logica.
4 1Ivi, 1061.
4 Tvi, 1063.
54



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

la sua vera individualita nell’universalita, raggiunta attraverso ’autonegazione delle
proprie ostinatezze, quanto 1’assoluto, distanziantesi criticamente e autoriflessivamente
da-sé nell’affermazione dell’altro-da-sé, risultano dinamicamente eterodiretti verso la
loro Entwicklung.

Infine, come il riconoscimento teorizza la centralita della mediazione oggettiva sugli
estremi, anche il sapere assoluto si comunica nell’unita di soggetto e oggetto. Infatti, la
riconciliazione altro non ¢ se non la conformazione tra piano della realta e piano del
pensiero, non pero in senso teoreticistico e contemplativo, poiché sono sempre 1 soggetti e
il loro travaglio a consentire a quell’oggettivita di determinarsi come tale. Un’oggettivita,
poi, che certamente possiede le sembianze dell’intersoggettivita — in cui trasuda
I’elemento soggettivo —, ma che in essa tuttavia non viene esaurendosi: proprio perché
ormai soggettiva, quell’oggettivita ¢ capace di farsi essa stessa riflessione filosofica, di
sapersi appunto come un sapere, autonomizzandosi dal contesto storico-sociale da cui
viene generandosi.

E forse in quest’ultimo elemento, nell’autonomia del piano della liberta speculativa
rispetto al terreno storico-contestuale, che viene ad apparire il nucleo piu scandaloso per
la filosofia post-hegeliana, certa ormai della fallibilita e della finitezza del proprio statuto
veritativo. Infatti, non solo il soggetto, ma parimenti lo stesso sapere filosofico risulta alla
fin fine depotenziato, gettato, relativistico, sconfitto nella pretesa di concettualizzare e
adeguare la realta alle proprie categorie epistemologiche. Eppure, esso non riproduce
determinati meccanismi in cui Dalterita® & condannata all’indeterminatezza e
all’indicibilita — quando differenza fa rima con in-differenza? O in cui la liberta ¢
associata ad una forma di radicale indipendenza relazionale — 1’individualismo
neoliberale ne ¢ la prova? O ancora, in cui la ragione viene relativizzata ad esercizio
stilistico in senso narrativo e anti-filosofico — nelle teorie del post-moderno e della post-
verita—, demolendone ogni pretesa oggettiva? Non ¢ allora nella critica alla soggettivita
trascendentale moderna palesata nella teoria del riconoscimento ed in una rinnovata
traduzione della grammatica critica ed espositiva del sapere assoluto, che vengono a
raccogliersi quelle fonti critiche nei confronti del contemporaneo stesso?

Forse, se si vuole “salvare” I’assoluto hegeliano dalle critiche contemporanee, occorre
assumerlo fino in fondo™®.

Bibliografia

Bellan A. (2002), La logica e il “suo” altro. Il problema dell alterita nella Scienza della
Logica di Hegel, 11 Poligrafo: Padova.

— (2006) Trasformazioni della dialettica. Studi su Theodor W. Adorno e la teoria
critica, 11 Poligrafo: Padova.

Bodammer T. (1969), Hegels Deutung der Sprache, F. Mainer: Hamburg.

Cortella L. (1995), Dopo il sapere assoluto. L’eredita hegeliana nell’epoca post-
metafisica, Guerini: Milano.

43 Magistrali gli studi di Bellan (2002) e (2006), a cui si rimanda per una piu profonda comprensione della
relazione tra alterita e pensiero dialettico hegeliano e post hegeliano. E probabilmente in questa relazione
che si gioca tutta 1’attualita — e dunque tutta la necessita — di un pensiero — quello hegeliano — che riesce ad
evidenziare (ed evitare) le possibili derive di quelle filosofie che sembrano costitutivamente incapaci di
concepire I’alterita. Su questo cfr. Theunissen (1965).
44 Cfr. Samona (2008).

55



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

— (2023), Ethos del riconoscimento, Laterza: Bari-Roma

De Bortoli C. (2017), Osservazioni sul ruolo del linguaggio nel VI capitolo della
Fenomenologia dello spirito, in «Post-Filosofie», 4: 71-106.

Gadamer, H.G. (1973), La dialettica di Hegel, Marietti: Torino.

— (1990), Verita e metodo, Bompiani: Milano.
Garelli G. (2010), Lo spirito in figura, I1 Mulino: Bologna.

Gregoratto F., Ranchio F. (a cura di) (2014), Contesti del Riconoscimento, Mimesis:
Milano—Udine.

Habermas, J. (2001), Verita e giustificazione, Laterza: Roma-Bari.

Hegel G.W.F. (1990), Differenza fra il sistema filosofico di Fichte e quello di Schelling,
Mursia: Milano.
— (1995), Fenomenologia dello Spirito, Milano: Rusconi.
Honneth A, (2002), Lotta per il riconoscimento, 11 Saggiatore: Milano.
— (2019), Riconoscimento. Storia di un’idea europea, Feltrinelli: Milano.

Hyppolite J. (1972), Genesi e struttura della «Fenomenologia dello spirito» di Hegel, La
Nuova Italia: Firenze.

Ikdheimo H., Lepold K., Stahl T., (a cura di) (2021), Recognition and Ambivalence,
Columbia University Press: New York.

Jaeggi R., Celikates R. (2018), Filosofia sociale: una introduzione, Le Monnier: Firenze.
Kjeve A. (1966), Introduzione alla lettura di Hegel, Adelphi: Milano.
Landucci S. (1976), Hegel: la coscienza e la storia, La Nuova Italia: Firenze.

Lugarini L. (1980), Hegel e [’esperienza dell’anima bella, in «Giornale di Metafisicay,
37,2:37-68.

Mascat, J. M.H., Tortorella, S (a cura di) (2019), Hegel & Sons. Filosofie del
riconoscimento, Edizioni ETS: Pisa.

Pedroni V. (1999), Ragione e comunicazione: pensiero e linguaggio nella filosofia di
Karl-Otto Apel e Jiirgen Habermas, Guerini: Milano.
Quante M. (2016), La realta dello spirito. Studi su Hegel, Franco Angeli, Milano.

Renault E. (2007) Riconoscimento, lotta, dominio: il modello hegeliano, in «Post-
filosofiex, 4: 29-45.

Ruggiu L., Testa 1. (2003), Hegel contemporaneo: la ricezione americana di Hegel a
confronto con la tradizione europea, Guerini: Milano.

Samona L. (2008), Autocoscienza e sapere assoluto, in «Verifiche», XXXVII/1-3: 33-
61.

Siep L. (2007), 1l riconoscimento come principio della filosofia pratica. Ricerche sulla
filosofia dello spirito jenese di Hegel, Pensa Multimedia: Lecce.

—(2009), Lo spazio sociale della ragione. Da Hegel in avanti, Mimesis: Milano-Udine.

Simon J. (1966), Der Problem der Sprache bei Hegel, Kohlhammer: Stuttgart.

Tassi A. (2020), L ’anima bella nella Fenomenologia dello spirito, Morcelliana: Brescia.

Testa 1. (2010), La natura del riconoscimento. Riconoscimento naturale e ontologia
sociale in Hegel (1801-1806), Mimesis; Milano.

Theunissen M. (1965), Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegmwart, De
Gruyter: Berlin.

Vernon J. (2007), Hegel’s Philosophy of Language, Continuum: London.
Vinci P. (1999), «Coscienza infelice» e «Anima bellay, Guerini: Napoli.

Jaeggi R., Celikates R. (2018), Filosofia sociale. Una introduzione, Le Monnier
Universita: Firenze.

56



