Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Silvestre Gristina, Trascendentale e praxis

RECENSIONE a cura di Flavio Orecchio

SILYESTRE GRISTINA
TRASCENDENTALE E PRAXIS

IEREDITH D FICHIE AEN CHIVAM HECELLUE

o RS W TRADET DEL RASCTN DONTALE

S. Gristina, Trascendentale e praxis. L’eredita di Fichte nei giovani hegeliani,
Mimesis, Milano 2024

Una delle immagini che meglio descrive il lavoro di Gristina, presa a prestito da Althusser
e impiegata gia nelle pagine introduttive, ¢ quella del Kampfplatz, del campo di battaglia.
L’efficacia di questa metafora puo riscontrarsi su vari livelli: se da una parte lo sforzo
metodologico dell’autore ¢ quello di minare alla radice la fiducia — a lungo riposta e oggi
quantomeno sospetta — nelle ricostruzioni lineari della storia della filosofia, favorendo
piuttosto 1’ipotesi di uno spazio «nel quale le traiettorie di pensiero si aprono come
ramificazioni» (p. 11); dall’altra, I’idea del campo di battaglia restituisce perfettamente
I’atmosfera e lo “spirito” del volume. Come uno storico sulla scena di una passata
battaglia, infatti, Gristina passa sul Vormdrz — e con esso sulle sue contraddizioni, le sue
tensioni e ambiguita — per ricostruire una vicenda non del tutto risolta e ancora scossa dal
conflitto.

Fuor di metafora, la ricerca ha un’intenzione precisa, perseguita con ferrea costanza e
rare digressioni lungo tutto il corso del lavoro: «indagare i percorsi di ricezione del
pensiero fichtiano nei giovani hegeliani e mostrare il valore che I’eredita di Fichte, intesa
nei termini di un’opzione teorica “alternativa” e polemica rispetto a quella hegeliana,
ricopri nelle formulazioni delle filosofie di questi pensatori» (p. 10). La posta in gioco, va
da sé, non ha soltanto a che fare con le vicende intellettuali e biografiche degli autori
trattati — dei quali, in ogni caso, emerge un profilo certamente piu sfumato di quello che
generalmente viene divulgato —, ma investe il significato stesso della ricerca storiografica
in ambito filosofico. Destituire il primato delle grandi narrazioni teleologiche in favore
della capillare ricerca di traiettorie e percorsi sotterranei permette di rivelare «connessioni
impreviste, per le quali costellazioni concettuali, dispositivi teorici “neutralizzati” o
“sopiti” nel passato, possono essere rimessi in funzione nel presente, per aprire scorci
prospettici verso il futuro, specialmente in momenti di crisi teorica e politica» (p. 11). In
dichiarata antitesi alle facili schematizzazioni, Gristina si propone di far emergere un dato
storico concreto, spesso sminuito se non del tutto ignorato: la riabilitazione, da parte dei

97



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Silvestre Gristina, Trascendentale e praxis

“giovani hegeliani”, di Fichte — esponente di «un pensiero intimamente pratico, votato
alla liberta e al rivoluzionamento dell’ordine costituito» (p. 12) — di fronte ai resti di un
sistema oramai filosoficamente inservibile, quello hegeliano, imploso in quella stessa
circolarita in cui il suo fondatore 1’aveva confinato. Il libro di Gristina si presenta dunque
come un significativo tentativo di rendere conto della forza e della profondita con cui
Fichte ha inciso sulla storia del pensiero nel momento in cui, trasponendo le condizioni di
possibilita dell’esperienza dalle strutture formali della coscienza all’attivita pratica
dell’Io, ha legato inscindibilmente il trascendentale alla praxis — termini che non a caso
danno il titolo al volume.

Prima di procedere con 1’analisi dei quattro autori principali intorno a cui ruota la
ricerca — nello specifico, Feuerbach, Cieszkowski, Koppen e Hess —, Gristina dedica un
capitolo di carattere generale a quella che potremmo definire ’'immagine di Fichte nel
Vormdrz. Questa scelta risponde a delle esigenze ben precise, tanto dal punto di vista
storico che teorico. Le difficolta insite nel tentativo di fornire un affresco dell’eredita
fichtiana si danno infatti su vari livelli. In primo luogo — potra sembrare banale ma non lo
¢ affatto —, si tratta di capire cosa significa “ereditare”: «il rischio da prevenire ¢ quello di
una ‘cristallizzazione’ di una determinata fonte teorica in favore o detrazione di un’altra»
(p. 27). 1l confronto con i critici — Althusser, Bloch, Balibar, per citarne alcuni in ordine
sparso —, permette a Gristina di guadagnare uno spettro di possibilita interpretative
flessibile all’interno del quale muoversi, da innervare perd con I’analisi diretta del
materiale storico e dei documenti. La figura di Immanuel Hermann Fichte, figlio di
Johann Gottlieb, € in questo senso decisiva: ¢ dalla biografia del padre da lui stesso scritta
e pubblicata, insieme col suo prezioso Nachlass — siamo nel periodo che va dal 30 al ’35
—, che 1 giovani hegeliani trassero la spinta decisiva per tornare su questo autore e sulla sua
opera. Muovendosi con fluidita tra i due poli della ricerca documentaria e della teoria
interpretativa, Gristina ha dunque il merito di restituire a un tempo la complessita
dell’operazione svolta e della sua inaggirabilita metodologica, lasciando tuttavia al lettore
lo spazio necessario perché — seppur guidato nella «pluralita di versioni di Fichte» (p. 38)
— possa formarsi un’opinione propria in merito.

Entrando nel vivo della ricerca, il primo pensatore che «comincio ad ‘ereditare’ la
filosofia fichtiana, spogliandola dai pregiudizi consolidati dalla sua collocazione nella
‘storia della filosofia’ di Hegel e degli allievi hegeliani» (p. 65) ¢ Feuerbach. Anche in
questo caso emerge tutto il lavoro di ricerca di Gristina: che un materialista, noto per la
sua critica dell’idealismo e accusato dallo stesso Marx di non aver colto I’importanza
della prassi, possa essersi rivolto a Fichte — e addirittura fosse stato un pioniere in questo
senso —, ¢ un’affermazione tutt’altro che scontata. Il percorso di elaborazione della
dottrina fichtiana da parte di Feuerbach, articolato in «quattro tempi» (§ 2.1), viene
restituito in pagine di grande densita. Pur esponendosi al rischio opposto — di ingigantire
cio¢ I’'importanza di Fichte in Feuerbach —, Gristina si impegna a mostrare la vastita delle
questioni toccate in questo confronto. Accanto alla manifesta influenza del maestro
Hegel, il giovane Feuerbach intraprese il proprio percorso di “individuazione” filosofica
anche con e attraverso Fichte: I’idea di un’intersoggettivita fondata sull’attivita pratica
dell’Io che si rinviene gia nella dissertazione De ratione, Una, Universali, Infinita trova in
Fichte una dichiarata fonte, cosi come, nel corso di Lezioni sulla filosofia moderna del
’35-"36, il discorso etico risente profondamente della Sittenlehre fichtiana. Uno degli
aspetti piu significativi del confronto, tuttavia, sta nel fatto che anche la frattura di
Feuerbach con I’idealismo — della cui Wirkungsgeschichte ¢ superfluo parlare — porta in
qualche modo I’impronta del filosofo di Rammenau, in particolare in quel «processo di
“materializzazione” del trascendentale», attraverso cui Feuerbach, sostiene 1’autore,
«avrebbe guadagnato le posizioni della sua filosofia matura» (p. 71). Ora, al netto delle
tensioni interne a questo processo di acquisizione di Fichte da parte di Feuerbach, e senza

98



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Silvestre Gristina, Trascendentale e praxis

discutere la portata effettiva dell’influenza del primo sul secondo, ¢ giusto sottolineare lo
sforzo di Gristina nel decostruire quell’immagine sclerotizzata di entrambi gli autori che
ancora oggi si incontra in molti manuali.

Anche il capitolo dedicato a August von Cieszkowski — seppur per ragioni differenti —
risulta pienamente in linea con gli obiettivi che il libro si propone. A differenza del caso
Feuerbach, I’autore non ha qui I’esigenza primaria di complicare il quadro di una storia
della filosofia che altrimenti risulterebbe troppo (artificiosamente) ordinata. Si tratta
piuttosto di mostrare — attraverso la discussione critica di un autore minore de facto € non
de iure —, I’'importanza di percorrere quei sentieri filosofici che, seppur poco battuti,
offrono prospettive inedite da cui guardare al panorama del pensiero. Si pensi, a tal
proposito, al ruolo centrale di Cieszkowski in merito al tema della «‘scoperta’ del futuro»
(p. 110) da parte dei giovani hegeliani; tema che assunse particolare rilevanza storica —
soprattutto sul piano politico — nel contesto culturale del dibattito marxista dei primi anni
Venti del Novecento. Gia Lukacs, infatti, avvicinava nel suo Moses Hess e i problemi
della dialettica idealistica — siamo nel 1926 — Cieszkowsi a Fichte, pur negando che si
potesse parlare di un’influenza diretta. Tale operazione aveva un significato preciso:
presentare Cieszkowski e Hess come pionieri di una filosofia finalmente aperta alla
dimensione del futuro — dunque oltre Hegel — senza per questo incorrere in un regresso —
cosi appariva all’*hegeliano” Lukdacs — a Fichte. Tuttavia, chiarisce Gristina non senza
sostegni documentari, occorre leggere «il caso specifico di Cieszkowski e la sua ripresa di
elementi filosofici fichtiani non come una riproposizione acritica della filosofia di Fichte,
bensi come 1’““eredita” attiva e creativa di uno strumentario concettuale in grado di
criticare la filosofia della storia di Hegel, al fine di completarla e superarla» (p. 112).

Con il suo Fichte und die Revolution (1843), Koppen porta finalmente alla luce del sole
quel processo di recupero di Fichte che in Feuerbach e Cieszkowski restava ancora
sotterraneo. Il significato di questo recupero, tuttavia, deve ricondursi alla medesima
«disposizione allo smantellamento teorico dei “dati”, [a] questa attitudine atea,
antidogmatica e anti-ideologica della filosofia che i giovani hegeliani andavano mutuando
con sempre maggior consapevolezza dalla filosofia fichtiana» (p. 137). A differenza degli
altri Linkshegelianer, in Koppen questa esplicita rivendicazione dell’eredita di
Rammenau si coloriva di tinte dichiaratamente politiche: lo scopo era quello di
guadagnare dei dispositivi concettuali che permettessero di intervenire direttamente sulla
situazione politica del Vormdrz. Koppen lega inscindibilmente 1’elemento filosofico con
quello politico del pensiero fichtiano, valorizzando il Contributo per rettificare [ ’opinione
del pubblico sulla Rivoluzione francese (1793) e leggendolo come strumento per
ripensare le categorie politiche della propria attualita. Pur nella consapevolezza dello
sforzo richiesto al lettore per seguire lo sviluppo di questa vicenda in tutte le sue
ramificazioni, I’impegno profuso da Gristina nel mantenere costante il riferimento al
contesto storico e filosofico generale all’interno del quale questi autori si collocano riduce
notevolmente il rischio di dispersione e conserva sempre uno sguardo sulla strada
maestra.

Si arriva in questo modo all’ultimo capitolo del volume, dedicato a Moses Hess. La
scelta di chiudere con questo autore ha le sue ragioni: «la prima risiede nel rapporto intimo
tra la filosofia di Hess e la filosofia trascendentale fichtiana; la seconda, nell’influenza che
la filosofia hessiana ebbe su Marx» (p. 173). Relativamente alla prima ragione, il discorso
¢ chiaro. Oltre alla critica di Hess all’idealismo hegeliano — che di per sé potrebbe
giustificare la tesi di Gristina di un recupero fichtiano —, Hess rappresenta forse il maggior
interprete di quell’operazione — pienamente in linea con lo spirito del Vormdrz — di
trasposizione del trascendentale al piano della prassi concreta. La filosofia dell’azione di
Hess trova infatti in Fichte, per sua stessa ammissione, il proprio riferimento speculativo e
il suo sostrato teorico. Anche qui, sostiene allora Gristina, si ha a che fare con una

99



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Silvestre Gristina, Trascendentale e praxis

consapevole «riattivazioney, volta «alla sofisticazione di una struttura teorica bisognosa
di un piu adeguato supporto concettuale di matrice teorico-pratica» (p. 175). La seconda
ragione per cui I’autore decide di chiudere con Hess, invece, ci permette una riflessione
piu generale relativa all’assenza di Marx in questo lavoro, offrendoci 1’occasione per
avviare il bilancio conclusivo del volume.

Per quanto I’esclusione di Marx in un libro dedicato ai giovani hegeliani e alla filosofia
della prassi possa sembrare azzardata, si tratta — almeno a parere di chi scrive — di una
scelta molto ben ponderata. Al netto dell’effettiva ricezione di Fichte da parte di Marx e
della conseguente querelle relativa all’ipotesi di un “Marx fichtiano” — cui pure si fa
riferimento in conclusione (pp. 227 e ss.) —, il problema ¢ in realta un altro. Gristina sa
bene infatti, lo lascia intendere gia nell’introduzione, che inserire Marx nel volume
avrebbe significato, volens nolens, oscurare gli altri autori. Avrebbe infatti
surrettiziamente reintrodotto quella tendenza alla ricostruzione teleologica, «direzionata
in termini progressivi verso Marx» (p. 11), che il volume vuole invece dichiaratamente
scongiurare. Meglio allora offrire una ricostruzione del contesto all’interno del quale
Marx ha potuto sviluppare la propria filosofia, distaccandosi dall’idealismo hegeliano e
ponendo le basi del materialismo storico. In questo senso, la ricerca raggiunge pienamente
il suo scopo, quello cio¢ di portare all’attenzione il ruolo fondamentale di autori che, pur
avendo avuto una sorte meno fortunata, hanno dato un contributo significativo allo
sviluppo della cultura europea e al pensiero occidentale. Si capisce allora perché il quadro
restituito da Gristina € — come si diceva in apertura —un Kampfplatz, un’arena nella quale,
insieme con gli autori, sono le idee a lottare per affermarsi, lasciando ognuna qualcosa in
eredita alle generazioni seguenti, nella consapevolezza — questa si, hegeliana — che senza
crisi non puo esserci ricomposizione.

100



