
Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Silvestre Gristina, Trascendentale e praxis

97

RECENSIONE a cura di Flavio Orecchio

S. Gristina, Trascendentale e praxis. L’eredità di Fichte nei giovani hegeliani, 
Mimesis, Milano 2024

Una delle immagini che meglio descrive il lavoro di Gristina, presa a prestito da Althusser 
e impiegata già nelle pagine introduttive, è quella del Kampfplatz, del campo di battaglia. 
L’efficacia di questa metafora può riscontrarsi su vari livelli: se da una parte lo sforzo 
metodologico dell’autore è quello di minare alla radice la fiducia – a lungo riposta e oggi 
quantomeno sospetta – nelle ricostruzioni lineari della storia della filosofia, favorendo 
piuttosto l’ipotesi di  uno spazio «nel quale le traiettorie di  pensiero si  aprono come 
ramificazioni» (p. 11); dall’altra, l’idea del campo di battaglia restituisce perfettamente 
l’atmosfera  e  lo  “spirito”  del  volume.  Come uno storico sulla  scena di  una passata 
battaglia, infatti, Gristina passa sul Vormärz – e con esso sulle sue contraddizioni, le sue 
tensioni e ambiguità – per ricostruire una vicenda non del tutto risolta e ancora scossa dal 
conflitto.

Fuor di metafora, la ricerca ha un’intenzione precisa, perseguita con ferrea costanza e 
rare digressioni lungo tutto il  corso del lavoro: «indagare i  percorsi di  ricezione del 
pensiero fichtiano nei giovani hegeliani e mostrare il valore che l’eredità di Fichte, intesa 
nei termini di un’opzione teorica “alternativa” e polemica rispetto a quella hegeliana, 
ricoprì nelle formulazioni delle filosofie di questi pensatori» (p. 10). La posta in gioco, va 
da sé, non ha soltanto a che fare con le vicende intellettuali e biografiche degli autori 
trattati – dei quali, in ogni caso, emerge un profilo certamente più sfumato di quello che 
generalmente viene divulgato –, ma investe il significato stesso della ricerca storiografica 
in ambito filosofico. Destituire il primato delle grandi narrazioni teleologiche in favore 
della capillare ricerca di traiettorie e percorsi sotterranei permette di rivelare «connessioni 
impreviste,  per  le  quali  costellazioni  concettuali,  dispositivi  teorici  “neutralizzati”  o 
“sopiti” nel passato, possono essere rimessi in funzione nel presente, per aprire scorci 
prospettici verso il futuro, specialmente in momenti di crisi teorica e politica» (p. 11). In 
dichiarata antitesi alle facili schematizzazioni, Gristina si propone di far emergere un dato 
storico concreto, spesso sminuito se non del tutto ignorato: la riabilitazione, da parte dei 



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Silvestre Gristina, Trascendentale e praxis

98

“giovani hegeliani”, di Fichte – esponente di «un pensiero intimamente pratico, votato 
alla libertà e al rivoluzionamento dell’ordine costituito» (p. 12) – di fronte ai resti di un 
sistema oramai filosoficamente inservibile, quello hegeliano, imploso in quella stessa 
circolarità in cui il suo fondatore l’aveva confinato. Il libro di Gristina si presenta dunque 
come un significativo tentativo di rendere conto della forza e della profondità con cui 
Fichte ha inciso sulla storia del pensiero nel momento in cui, trasponendo le condizioni di 
possibilità  dell’esperienza  dalle  strutture  formali  della  coscienza  all’attività  pratica 
dell’Io, ha legato inscindibilmente il trascendentale alla praxis – termini che non a caso 
danno il titolo al volume. 

Prima di procedere con l’analisi dei quattro autori principali intorno a cui ruota la 
ricerca – nello specifico, Feuerbach, Cieszkowski, Köppen e Hess –, Gristina dedica un 
capitolo di carattere generale a quella che potremmo definire l’immagine di Fichte nel 
Vormärz. Questa scelta risponde a delle esigenze ben precise, tanto dal punto di vista 
storico che teorico. Le difficoltà insite nel tentativo di fornire un affresco dell’eredità 
fichtiana si danno infatti su vari livelli. In primo luogo – potrà sembrare banale ma non lo 
è affatto –, si tratta di capire cosa significa “ereditare”: «il rischio da prevenire è quello di 
una ‘cristallizzazione’ di una determinata fonte teorica in favore o detrazione di un’altra» 
(p. 27). Il confronto con i critici – Althusser, Bloch, Balibar, per citarne alcuni in ordine 
sparso  –,  permette  a  Gristina  di  guadagnare  uno spettro  di  possibilità  interpretative 
flessibile  all’interno  del  quale  muoversi,  da  innervare  però  con  l’analisi  diretta  del 
materiale storico e dei  documenti.  La figura di  Immanuel Hermann Fichte,  figlio di 
Johann Gottlieb, è in questo senso decisiva: è dalla biografia del padre da lui stesso scritta 
e pubblicata, insieme col suo prezioso Nachlass – siamo nel periodo che va dal ’30 al ’35 
–, che i giovani hegeliani trassero la spinta decisiva per tornare su questo autore e sulla sua 
opera. Muovendosi con fluidità tra i due poli della ricerca documentaria e della teoria 
interpretativa,  Gristina  ha  dunque  il  merito  di  restituire  a  un  tempo  la  complessità 
dell’operazione svolta e della sua inaggirabilità metodologica, lasciando tuttavia al lettore 
lo spazio necessario perché – seppur guidato nella «pluralità di versioni di Fichte» (p. 38) 
– possa formarsi un’opinione propria in merito. 

Entrando nel vivo della ricerca, il primo pensatore che «cominciò ad ‘ereditare’ la 
filosofia fichtiana, spogliandola dai pregiudizi consolidati dalla sua collocazione nella 
‘storia della filosofia’ di Hegel e degli allievi hegeliani» (p. 65) è Feuerbach. Anche in 
questo caso emerge tutto il lavoro di ricerca di Gristina: che un materialista, noto per la 
sua critica dell’idealismo e accusato dallo stesso Marx di non aver colto l’importanza 
della prassi, possa essersi rivolto a Fichte – e addirittura fosse stato un pioniere in questo 
senso  –,  è  un’affermazione  tutt’altro  che  scontata.  Il  percorso  di  elaborazione  della 
dottrina fichtiana da parte di  Feuerbach, articolato in «quattro tempi» (§ 2.1),  viene 
restituito in pagine di grande densità. Pur esponendosi al rischio opposto – di ingigantire 
cioè l’importanza di Fichte in Feuerbach –, Gristina si impegna a mostrare la vastità delle 
questioni  toccate  in  questo  confronto.  Accanto  alla  manifesta  influenza  del  maestro 
Hegel, il giovane Feuerbach intraprese il proprio percorso di “individuazione” filosofica 
anche con e attraverso Fichte: l’idea di un’intersoggettività fondata sull’attività pratica 
dell’Io che si rinviene già nella dissertazione De ratione, Una, Universali, Infinita trova in 
Fichte una dichiarata fonte, così come, nel corso di Lezioni sulla filosofia moderna del 
’35-’36, il discorso etico risente profondamente della  Sittenlehre  fichtiana. Uno degli 
aspetti  più significativi  del  confronto,  tuttavia,  sta  nel  fatto che anche la  frattura di 
Feuerbach con l’idealismo – della cui Wirkungsgeschichte è superfluo parlare – porta in 
qualche modo l’impronta del filosofo di Rammenau, in particolare in quel «processo di 
“materializzazione”  del  trascendentale»,  attraverso  cui  Feuerbach,  sostiene  l’autore, 
«avrebbe guadagnato le posizioni della sua filosofia matura» (p. 71). Ora, al netto delle 
tensioni interne a questo processo di acquisizione di Fichte da parte di Feuerbach, e senza 



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Silvestre Gristina, Trascendentale e praxis

99

discutere la portata effettiva dell’influenza del primo sul secondo, è giusto sottolineare lo 
sforzo di Gristina nel decostruire quell’immagine sclerotizzata di entrambi gli autori che 
ancora oggi si incontra in molti manuali. 

Anche il capitolo dedicato a August von Cieszkowski – seppur per ragioni differenti – 
risulta pienamente in linea con gli obiettivi che il libro si propone. A differenza del caso 
Feuerbach, l’autore non ha qui l’esigenza primaria di complicare il quadro di una storia 
della  filosofia  che altrimenti  risulterebbe troppo (artificiosamente)  ordinata.  Si  tratta 
piuttosto di mostrare – attraverso la discussione critica di un autore minore de facto e non 
de iure –, l’importanza di percorrere quei sentieri filosofici che, seppur poco battuti, 
offrono prospettive inedite da cui guardare al panorama del pensiero. Si pensi, a tal 
proposito, al ruolo centrale di Cieszkowski in merito al tema della «‘scoperta’ del futuro» 
(p. 110) da parte dei giovani hegeliani; tema che assunse particolare rilevanza storica – 
soprattutto sul piano politico – nel contesto culturale del dibattito marxista dei primi anni 
Venti del Novecento. Già Lukács, infatti, avvicinava nel suo Moses Hess e i problemi  
della dialettica idealistica – siamo nel 1926 – Cieszkowsi a Fichte, pur negando che si 
potesse parlare di un’influenza diretta.  Tale operazione aveva un significato preciso: 
presentare Cieszkowski  e Hess come pionieri  di  una filosofia finalmente aperta alla 
dimensione del futuro – dunque oltre Hegel – senza per questo incorrere in un regresso – 
così appariva all’“hegeliano” Lukács – a Fichte. Tuttavia, chiarisce Gristina non senza 
sostegni documentari, occorre leggere «il caso specifico di Cieszkowski e la sua ripresa di 
elementi filosofici fichtiani non come una riproposizione acritica della filosofia di Fichte, 
bensì  come l’“eredità” attiva e  creativa di  uno strumentario concettuale  in  grado di 
criticare la filosofia della storia di Hegel, al fine di completarla e superarla» (p. 112). 

Con il suo Fichte und die Revolution (1843), Köppen porta finalmente alla luce del sole 
quel  processo di  recupero di  Fichte che in Feuerbach e Cieszkowski restava ancora 
sotterraneo. Il significato di questo recupero, tuttavia, deve ricondursi alla medesima 
«disposizione  allo  smantellamento  teorico  dei  “dati”,  [a]  questa  attitudine  atea, 
antidogmatica e anti-ideologica della filosofia che i giovani hegeliani andavano mutuando 
con sempre maggior consapevolezza dalla filosofia fichtiana» (p. 137). A differenza degli 
altri  Linkshegelianer,  in  Köppen  questa  esplicita  rivendicazione  dell’eredità  di 
Rammenau  si  coloriva  di  tinte  dichiaratamente  politiche:  lo  scopo  era  quello  di 
guadagnare dei dispositivi concettuali che permettessero di intervenire direttamente sulla 
situazione politica del Vormärz. Köppen lega inscindibilmente l’elemento filosofico con 
quello politico del pensiero fichtiano, valorizzando il Contributo per rettificare l’opinione 
del  pubblico  sulla  Rivoluzione  francese  (1793)  e  leggendolo  come  strumento  per 
ripensare le categorie politiche della propria attualità. Pur nella consapevolezza dello 
sforzo  richiesto  al  lettore  per  seguire  lo  sviluppo  di  questa  vicenda  in  tutte  le  sue 
ramificazioni, l’impegno profuso da Gristina nel mantenere costante il riferimento al 
contesto storico e filosofico generale all’interno del quale questi autori si collocano riduce 
notevolmente  il  rischio  di  dispersione  e  conserva  sempre  uno  sguardo  sulla  strada 
maestra.

Si arriva in questo modo all’ultimo capitolo del volume, dedicato a Moses Hess. La 
scelta di chiudere con questo autore ha le sue ragioni: «la prima risiede nel rapporto intimo 
tra la filosofia di Hess e la filosofia trascendentale fichtiana; la seconda, nell’influenza che 
la filosofia hessiana ebbe su Marx» (p. 173). Relativamente alla prima ragione, il discorso 
è chiaro.  Oltre alla  critica di  Hess all’idealismo hegeliano – che di  per  sé potrebbe 
giustificare la tesi di Gristina di un recupero fichtiano –, Hess rappresenta forse il maggior 
interprete di  quell’operazione – pienamente in linea con lo spirito del  Vormärz  – di 
trasposizione del trascendentale al piano della prassi concreta. La filosofia dell’azione di 
Hess trova infatti in Fichte, per sua stessa ammissione, il proprio riferimento speculativo e 
il  suo sostrato teorico. Anche qui,  sostiene allora Gristina, si  ha a che fare con una 



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Silvestre Gristina, Trascendentale e praxis

100

consapevole «riattivazione», volta «alla sofisticazione di una struttura teorica bisognosa 
di un più adeguato supporto concettuale di matrice teorico-pratica» (p. 175). La seconda 
ragione per cui l’autore decide di chiudere con Hess, invece, ci permette una riflessione 
più generale relativa all’assenza di Marx in questo lavoro, offrendoci l’occasione per 
avviare il bilancio conclusivo del volume. 

Per quanto l’esclusione di Marx in un libro dedicato ai giovani hegeliani e alla filosofia 
della prassi possa sembrare azzardata, si tratta – almeno a parere di chi scrive – di una 
scelta molto ben ponderata. Al netto dell’effettiva ricezione di Fichte da parte di Marx e 
della conseguente  querelle  relativa all’ipotesi di un “Marx fichtiano” – cui pure si fa 
riferimento in conclusione (pp. 227 e ss.) –, il problema è in realtà un altro. Gristina sa 
bene infatti,  lo  lascia  intendere  già  nell’introduzione,  che inserire  Marx nel  volume 
avrebbe  significato,  volens  nolens,  oscurare  gli  altri  autori.  Avrebbe  infatti 
surrettiziamente reintrodotto quella tendenza alla ricostruzione teleologica, «direzionata 
in termini progressivi verso Marx» (p. 11), che il volume vuole invece dichiaratamente 
scongiurare. Meglio allora offrire una ricostruzione  del contesto all’interno del quale 
Marx ha potuto sviluppare la propria filosofia, distaccandosi dall’idealismo hegeliano e 
ponendo le basi del materialismo storico. In questo senso, la ricerca raggiunge pienamente 
il suo scopo, quello cioè di portare all’attenzione il ruolo fondamentale di autori che, pur 
avendo avuto una  sorte  meno fortunata,  hanno dato  un contributo  significativo  allo 
sviluppo della cultura europea e al pensiero occidentale. Si capisce allora perché il quadro 
restituito da Gristina è – come si diceva in apertura – un Kampfplatz, un’arena nella quale, 
insieme con gli autori, sono le idee a lottare per affermarsi, lasciando ognuna qualcosa in 
eredità alle generazioni seguenti, nella consapevolezza – questa sì, hegeliana – che senza 
crisi non può esserci ricomposizione. 


