Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
a cura di G. Andreozzi e A. Bianchi

Il conflitto delle interpretazioni

G. Andreozzi, A. Bianchi, I/ conflitto delle interpretazioni. Hegel e il sapere assoluto.

P. Vinci, Che cos’é filosofia per Hegel? Considerazioni sul sapere assoluto nella Fenomenologia
dello spirito.

L. Cortella, Congedo dal sapere assoluto. Genesi, esito, riscatto.

A. Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica». Il mémoire di Foucault su Hegel e
[’essenza onto-sociale del sapere assoluto.

S. Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capito VI della Fenomenologia. Hegel e la (sua)
contemporaneita.

A. Dubey, Thinking as Syncopated Figuration: Jean-Luc Nancy’s Hegelian Correction of Kant.
R. Nakhwa, How to Read Hegel on/at the End of History.
Intervista a Roberta de Monticelli, a cura di G. De Rinaldis.

S. Gristina, Trascendentale e praxis. L eredita di Fichte nei giovani hegeliani, Mimesis, Milano 2024.
Recensione a cura di F. Orecchio.

D. Puzzolo, Kant e ['Opus postumum, Mimesis Edizioni, Milano-Udine, 2024. Recensione a cura di
A. L. Bucarelli.

D. Borrelli, E. Mauro, O. Mornagui, M. Pierri, E. Spand, G. Tarantino, Dalla cura di sé alla cura
dei legami. Recensione a cura di A. Patriarchi.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Giovanni Andreozzi — Andrea Bianchi, I/ conflitto delle interpretazioni. Hegel e il sapere assoluto

11 conflitto delle interpretazioni.
Hegel e il sapere assoluto
Giovanni Andreozzi, Universitit Kassel, giovanniandreozzi93@gmail.com — Andrea
Bianchi, Universita di Roma La Sapienza, andrea.bianchi@uniromal..it

Una peculiare ambivalenza attraversa il rapporto tra il pensiero contemporaneo e la
dimensione speculativa della filosofia hegeliana. Se da una parte il sistema hegeliano, con
la figura del sapere assoluto, mostra come all’incondizionatezza dell’oggetto debba
corrispondere 1’incondizionatezza del pensiero, dall’altra parte 1’innalzamento del
pensiero all’assoluto comporta necessariamente la trasfigurazione di quest’ultimo in
sapere. Da questo gesto il pensiero contemporaneo ha inteso congedarsi. Se la filosofia
hegeliana era impegnata nella dissoluzione della vecchia metafisica della sostanza e del
soggetto, sembra infatti necessario intraprendere una seconda “dissoluzione”: quella
rivolta alla pretesa hegeliana di rendere questo sapere critico e negativo la verita ultima di
ogni cosa: di fare di un sapere il sapere assoluto.

Il sapere assoluto ¢ stato oggetto di numerose critiche nel corso del ‘900. Alcune hanno
inteso denunciarne superficialmente la pretesa di assolutezza, la volonta di concepirsi
come “autointuizione del divino”. Altre, indagando piu in profondita, hanno mostrato
come il problema di Hegel non stia tanto nella volonta di intenzionare 1’assoluto — volonta
non del tutto assente all’interno del pensiero contemporaneo —, bensi nel tentativo di
comprenderlo concettualmente, riducendolo ad un sapere e cadendo cosi in una sorta di
“fallacia ontologica”, secondo la quale la realta ultima di tutte le cose consisterebbe in un
sapere, anzi in un sapere autoriflessivo. Questa tesi sarebbe implicata nell’idea di
soggetto/oggetto identico che emergerebbe proprio dalla conclusione della
Fenomenologia dello spirito e, attraverso le interpretazioni del neokantismo, si sarebbe
diffusa in tutte le principali correnti filosofiche del ‘900.

Partendo da questa assunzione, molti autori hanno espresso 1’esigenza di “riformare” il
sistema hegeliano, in modo da liberarlo dall’esito conciliante e calmo del sapere assoluto.
Paradigmatica in tal senso ¢ la figura di Theodor W. Adorno, la cui Dialettica negativa
intende la dialettica come un “pensare contro se stesso”, intendendo con cio ’irriducibilita
del negativo al momento positivo/speculativo. Il risultato ¢ quello di produrre una
dialettica allo stesso tempo determinata e solo negativa'. In modo diverso un’operazione
del genere ¢ stata compiuta da Hans Georg Gadamer, che vede in Hegel — e in particolare
proprio nel suo concetto di speculativo — un importante antecedente per 1’ermeneutica. Lo
speculativo ermeneutico cui pensa Gadamer, tuttavia, consiste nell’infinito
rispecchiamento dei dialoganti e rimane costitutivamente aperto, lasciandosi alle spalle
’esito chiuso e “monologico” del sapere assoluto hegeliano®. Anche Jiirgen Habermas,
pur considerando Hegel una tappa fondamentale del percorso di
“detrascendentalizzazione della ragione” che la sottrae alla dimensione intelligibile per
consegnarla alla societa e alla storia, vede nella conclusione del sistema hegeliano una
negazione di questo elemento “progressivo” e gia post-metafisico, responsabile di una
retrocessione al di sotto del livello raggiunto da Kant. Anche per Habermas, quindi, si
tratta di rivalutare le fondamentali intuizioni della Filosofia dello spirito jenese, dove
Hegel distingue diverse modalita di realizzazione della societa autonoma (lavoro e
interazione) senza seguire il filosofo di Stoccarda fino alle metafisiche vette del sapere
assoluto’.

! Adorno (2004).
? Gadamer (2018).
* Habermas (1999, 186-229).


mailto:andrea.bianchi@uniroma1.it
mailto:giovanniandreozzi93@gmail.com

Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Giovanni Andreozzi — Andrea Bianchi, I/ conflitto delle interpretazioni. Hegel e il sapere assoluto

Se questi — e molti altri — approcci novecenteschi intendono espungere il sapere
assoluto dal sistema hegeliano, la strada percorsa dall’hegelismo contemporaneo (un
hegelismo solidale con il pensiero contemporaneo) sembra prendere una direzione
differente. Oggi viviamo infatti un’epoca di rinascita di interesse per il pensiero
hegeliano. Questa ha superato una lunga fase nella quale Hegel era stato per lo piu il
bersaglio polemico della grande filosofia del ‘900, sopravvivendo principalmente negli
approfonditi lavori filologici degli storici della filosofia, e ha tratto sicuramente
giovamento dalla stagione del neopragmatismo americano, animato da quegli autori che,
provenendo dalla filosofia analitica piu aggiornata, hanno inteso realizzare una
commistione tra questa e il pensiero pragmatista che stava alle origini della filosofia
americana. Molti di questi autori (Pippin, Pinkard, Brandom, McDowell) hanno iniziato, a
partire dagli anni ’80, a rivolgere la loro attenzione alla filosofia classica tedesca,
interpretata come un importante antecedente di questa impostazione, riscoprendo alcune
fondamentali tesi hegeliane e dimostrandone la fruttuosita per le discussioni
contemporanee.

La centralita della filosofia di Hegel nei piu svariati ambiti del pensiero contemporaneo
¢ sotto gli occhi di tutti (teoria dell’azione, riflessioni sui temi dell’ habitus e della seconda
natura, concezioni del rapporto tra natura e cultura, filosofia politica e sociale, filosofia
della natura, teoria della razionalitd). Cio che caratterizza 1’hegelismo contemporaneo,
tuttavia, sembra essere una messa tra parentesi della dimensione propriamente speculativa
del pensiero hegeliano che potremmo intendere /afo semsu, come quella del sapere
assoluto, intendo con questa espressione 1’insieme dei momenti apicali e conclusivi dei
principali snodi del sistema hegeliano (sapere assoluto propriamente detto, idea assoluta,
spirito assoluto). Questo ultimo livello del sistema hegeliano sembra in effetti il piu
indigeribile per il pensiero contemporaneo, che invece ha saputo riappropriarsi in maniera
originale degli altri segmenti dell’ Enciclopedia hegeliana. La formulazione piu rigorosa e
consapevole della distanza che separa il pensiero contemporaneo dalla dimensione
speculativa hegeliana ci sembra stata elaborata da Habermas attraverso la sua concezione
di un pensiero post-metafisico’. Dietro questa differenza si nascondono due modi diversi
di intendere la filosofia e il senso della sua potenzialita critica. Al di 1a delle posizioni
specifiche di Habermas, le esigenze che emergono dalla sua riflessione ci sembrano
ampiamente diffuse anche in correnti filosofiche e in pensatori molto distanti dal filosofo
francofortese. Di fronte ad un tale “spirito del tempo” le posizioni nei confronti del sapere
assoluto hegeliano ci sembrano sostanzialmente due: da una parte, il suo netto rifiuto, che
porta alla rivalutazione dello Hegel giovanile o jenese, oppure alla mobilitazione di alcuni
segmenti del sistema hegeliano maturo (lo spirito oggettivo) contro quelli piu speculativi,
dall’altra parte, un’interpretazione “deflazionistica” del sapere assoluto che ne mostri la
sua solidarieta con le esigenze del pensiero contemporaneo. Nella sua guida alla lettura
della Fenomenologia — Hegel’s Phenomenology of Spirit. The Sociality of Reason — Terry
Pinkard si impegna in una interpretazione innovativa della figura conclusiva dell’opera”.
Per il filosofo americano il sapere assoluto consisterebbe in una riflessione compiuta dalla
societa moderna attraverso i mezzi dell’arte, della religione e della filosofia sulle ragioni e
sui principi normativi che la societa stessa si ¢ data e che stanno a fondamento di quella
determinata forma di vita. In questo modo il momento piu propriamente speculativo viene
inscritto all’interno di quello che — con terminologia hegeliana — possiamo descrive come
spirito oggettivo, unico e intrascendibile orizzonte di ogni pensiero che voglia dirsi
“contemporaneo”. Ma in cosa consiste 1’assolutezza del sapere assoluto all’interno di una
tale lettura deflazionista? Mentre le scienze naturali sono costitutivamente finite perché,

* Habermas (2006).
* Pinkard (2013).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Giovanni Andreozzi — Andrea Bianchi, I/ conflitto delle interpretazioni. Hegel e il sapere assoluto

pur muovendosi all’interno dello spazio logico delle ragioni, sono costrette a fare i conti
con la natura esterna, il sapere filosofico ¢ assoluto perché ¢ privo di un tale oggetto
esterno e consiste di fatto nello spazio logico delle ragioni — divenuto a tutti gli effetti
spazio sociale delle ragioni — che riflette su se stesso. Si tratta di un sapere radicalmente
immanente e autosufficiente coestensivo alla comunita sociale e alla sua storia. Una
riflessione sullo spazio sociale della ragione, quindi, che si rende possibile all’altezza di
una cultura riflessivamente storicista, che sia in grado non gia di affermare una necessita
teleologica a stadi nella storia, ma di ricostruire retrospettivamente i processi di
apprendimento sociali che hanno portato al punto di approdo e che, a posteriori,
presentano un senso e una razionalita che rendono possibile un discorso sul progresso. In
questo senso, il sapere assoluto si rivela costitutivamente aperto e solidale con le esigenze
post-metafisiche della filosofia contemporanea.

Oggi ci sembra venuto il momento di iniziare a tornare ad interrogare il sapere assoluto
hegeliano, per aggiornare le interpretazioni che sono venute affermandosi e metterle
nuovamente alla prova dei testi. Al centro dell’interesse ¢ la potenzialita critica della
filosofia dialettica hegeliana, piu volte sottolineata dai principali esponenti del pensiero
critico novecentesco. Ma come si rapportano queste potenzialita critiche al sapere
assoluto? E possibile andare pit a fondo di quanto non abbia fatto la filosofia
contemporanea per scavare nella potenzialita critica del pensiero hegeliano, facendolo
rivivere all’interno delle coordinate del pensiero post-metafisico? O non risiedono invece
le risorse critiche di Hegel proprio nella sua irriducibilita alle coordinate del pensiero
contemporaneo, nella sua capacita di metterne in evidenza i limiti, i deficit di
autoriflessivita, di denunciare 1’astrattezza del suo universalismo? Si tratta quindi di
scoprire la natura gia post-metafisica e adeguata al contemporaneo del sapere assoluto,
oppure, come suggeriva Adorno, di «domandarsi che senso abbia il presente di fronte a
Hegel»®?

Il nuovo fascicolo di Dialettica&Filosofia che qui si sta presentando trae la sua origine dal
convegno “Il conflitto delle interpretazioni. Hegel e il sapere assoluto” che ha avuto
luogo presso I'Istituto Italiano per gli Studi Filosofici di Napoli dal 12 al 14 febbraio 2025
e che ha unito per tre giorni importanti studiosi di Hegel e giovani ricercatori,
impegnandoli in una riflessione sul rapporto tra il sapere assoluto hegeliano e il pensiero
contemporaneo. Questo numero della rivista, nella sua parte monografica, raccoglie
alcune delle relazioni del convegno napoletano (questa ¢ la natura dei saggi di Paolo Vinci
e Lucio Cortella) e una serie di contributi che hanno approfondito alcune delle suggestioni
emerse in quell’occasione.

Bibliografia

Adorno, Th. W. (1971), Tre studi su Hegel, Bologna: 11 Mulino.

— (2004), Dialettica negativa, Torino: Einaudi.

Gadamer, H. G. (2018), La dialettica di Hegel, Bologna: Marietti.

Habermas, J. (1999), Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophische Aufsdtze, Frankfurt
am Main: Suhrkamp.

¢ Adorno (1971, 29).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Giovanni Andreozzi — Andrea Bianchi, I/ conflitto delle interpretazioni. Hegel e il sapere assoluto

— (20006), 1l pensiero post-metafisico, Roma-Bari: Laterza.
Pinkard, T. (2013), La Fenomenologia di Hegel. La socialita della ragione. Milano-
Udine: Mimesis.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’é la filosofia per Hegel?

Che cos’¢ filosofia per Hegel? Considerazioni sul sapere assoluto nella
Fenomenologia dello spirito
Paolo Vinci Sapienza, Universita di Roma, paolovinci@tin.it

Abstract

The text highlights how absolute knowledge, the fulfilment of Hegel’s Phenomenology,
does not affirm the simple identity of thought and being, but at the same time their
distinction, coinciding with the necessity of its alienation and openness to nature and
history. Absolute knowledge, as self-consciousness of the absolute, must be understood as
the unity of the result of the movement of its implementation. On the basis of this
assumption, it becomes possible to thematise the proximity between Phenomenology and
Logic in their presentation of the meta-concepts that govern the cognitive activity carried
out by the real philosophical sciences referred to nature and the human world. In this way,
the text proposes some arguments against those interpretations supporting the
omnipotence of Hegelian logic, emphasising the need, based on its immanence, to reckon
with the dynamics of the determined, assumed in its independence and freedom. From this
perspective, the character of Hegelian ontology and its originality within the metaphysical
tradition are discussed. Hegel’s philosophy, marked by a negative reflection on pure
thought, cannot help but immerse itself in the contradictions of finite and contingent
reality.

Keywords
Absolute knowledge, Phenomenology of Spirit, Science of Logic, immanence,
determinate

Il tema del sapere assoluto, oltre a imporre uno sforzo di comprensione, sollecita una presa
di posizione sulla fisionomia generale della filosofia di Hegel. Si tratta della questione piu
controversa, ma al contempo dirimente sul carattere del pensiero speculativo, sulla sua
collocazione rispetto alla tradizione metafisica e sul suo ruolo nei confronti delle forme di
sapere contemporanee. In gioco ¢ la natura stessa della Scienza filosofica hegeliana, il
senso della sua sistematicita, che vede da un lato la Fenomenologia dello spirito e
dall’altro la tripartizione fra la Logica e le scienze filosofiche reali rivolte alla natura e allo
spirito.

Mi occupero della Fenomenologia dello spirito e in particolare del suo ultimo capitolo
che ha come oggetto il sapere assoluto in quanto «ultima figura» del cammino della
coscienza e luogo preposto a offrire uno sguardo retrospettivo sull’intera opera. In prima
battuta si possono individuare due pilastri dell’argomentazione hegeliana: un confronto
con la religione rivelata, vale a dire con il punto di approdo della tradizione del
cristianesimo e un attraversamento della filosofia pratica kantiana e post-kantiana con cui
si ¢ giunti al compimento dello Spirito certo di se stesso.

La prime parole di Hegel con cui inizia la sua esposizione sono: «quel che ancora resta
da fare», indicando cosi il compito specifico dell’ultimo segmento di Fenomenologia'.
Abbiamo innanzitutto una presa di posizione nei confronti della rappresentazione
religiosa, che viene messa in questione sulla base della propria visione della filosofia
come sapere concettuale. Si tratta a mio giudizio di una vera e propria rottura

! Hegel (1972a, 11, 287).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’é la filosofia per Hegel?

epistemologica che segna una forte discontinuita, contravvenendo al consueto andamento
del superamento dialettico hegeliano. Credo che cio sia dovuto all’impostazione stessa del
discorso che ha il carattere di una messa a punto complessiva, a bocce ferme, senza
continuita con uno sviluppo precedente, ma con un richiamo a qualcosa di gia accaduto
alla fine dello Spirito certo di se stesso, vale a dire la conquista della «forma assolutay, del
concetto speculativo inteso come cio che caratterizza la conoscenza filosofica.

La religione ha dunque un limite legato alla forma rappresentativa, ma in Hegel forma
e contenuto sono in reciproca connessione, per cui a essere messa in questione ¢ la
religione in quanto tale. Vorrei allora sottolineare I’aspetto di questa critica hegeliana, che
mi sembra avere un impatto particolarmente significativo sul tentativo di comprensione
del sapere assoluto, riferendomi a un’affermazione hegeliana tanto perentoria quanto
chiara: «leffettualita implicita nella religione ¢ la forma o la veste della sua
rappresentazione. Ma in questa rappresentazione 1’effettualita non incontra il suo pieno
diritto, quello cioé¢ di non essere soltanto veste, ma esistenza indipendente e libera»?. I
contenuti religiosi esposti in forma rappresentativa mostrano un troppo € un troppo poco
di realta, da un lato essi si muovono in una dimensione di immagini, figure racconti che
sono espressione del prevalere della forma simbolica, in qualche modo separata dalla
realta concreta, dall’altro i loro contenuti, sempre per la loro veste rappresentativa, restano
schiacciati sulla realta storica, per cui I’«appagamento», I’unita fra il Sé e I’essenza, fra
I’umano e il divino, appare «un che di lontano» o nell’avvenire o in un passato, la venuta
del Cristo, anch’esso ormai remoto°.

La conseguenza ¢ che dalla dimensione religiosa resta fuori la vita considerata in modo
effettivo, tanto che Hegel ricorre ad accenti che erano tipici del suo periodo giovanile
quando scriveva: «fra questi estremi che si trovano all’interno dell’opposizione fra Dio e
mondo, fra divino e vita, la chiesa cristiana ha continuamente oscillato [...] ed ¢ il suo
destino che chiesa e stato, culto e vita, pieta e virtu, agire spirituale e agire mondano,
giammai possano fondersi in uno»®.

A dieci anni di distanza Hegel precisa la sua critica al cristianesimo luterano, che pur
costituisce la confessione religiosa a lui piu vicina, sottolineando 1’eccesso di interiorita e
la chiusura nell’autosufficienza sia per il S¢€ singolo che per la comunita. L’incontro
ancora parziale fra lo spirito e il mondo, che segna il deficit di effettualita della religione
ha una causa ben individuabile: «I’operare del S¢ mantiene di fronte alla coscienza devota
un valore negativo» cosi che la realizzazione dell’essenza «non lo attinge né lo concepisce
e non lo trova nel suo operare come tale»’. L unita fra il piano sovrasensibile e quello
umano e sensibile richiederebbe un venirsi incontro, un’alienazione reciproca che
imponga la piena cittadinanza alla dimensione dell’esserci, cosi che con il proprio
movimento di negazione determinata possa dare forma all’effettualita e quindi al
contenuto della filosofia. Il punto da capire ¢ che per Hegel senza un pieno diritto
dell’agire del Sé singolo, nella sua negativita e capacita formativa di realta, quest’ultima
resta carente, non dotata di indipendenza, tanto che «il mondo deve ancora aspettare la sua
trasfigurazione»®. Nella religione non si accede quindi all’instaurarsi della Wirklichkeit, 1a
cui unita nasce dall’«operare di tutti e di ciascuno», che comporta «dissoluzione e
singolarizzazione» e fa si che la sostanza sia «I’essere che ¢ stato risolto nel Sé e proprio
per questo essa non & I’essenza morta, anzi ¢ effettuale e vitale»’. Il compimento dello

2 Tvi, 200.

 Ivi, 285.

* Hegel (1972b, 457).

s Hegel (19724, 1, 284-285).
® Ivi, 285.

"1vi, 2-3.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’é la filosofia per Hegel?

spirito richiedera allora il riconoscimento fra le autocoscienze, in quanto il Sé agente,
nell’esser riconosciuto, sara in grado di assicurare all’elemento attivo 1’indispensabile
cittadinanza capace di fornire una forma di esistenza effettuale in cui lo spirito stesso potra
ritrovarsi.

Questa decisiva argomentazione Hegel la ha gia sviluppata nelle pagine conclusive
dello Spirito certo di se stesso che costituiscono 1’autentica premessa del sapere assoluto.
Il decorso fenomenologico dello spirito ha un carattere logico-storico che fornisce la
dimostrazione del farsi della sostanza soggetto, cio¢ del movimento fondamentale del
divenir se stesso dell’ Assoluto, per il quale vale la decisiva affermazione hegeliana: «la
Cosa stessa non ¢ esaurita nel suo fine, bensi nella sua attuazione; né il risultato € I’intero
effettuale; anzi questo ¢ il risultato con il suo divenire», in quanto «il nudo risultato ¢ la
morta spoglia che ha lasciato dietro di sé la tendenza»®.

Quindi il compimento dello spirito implica una esposizione storica che va dal mondo
greco fino alla Rivoluzione francese e si insedia sul terreno di quella che Kant ha chiamato
I’«insocievole socievolezzay, un tratto decisivo della modernita di Hegel, ma anche della
nostra. Protagonista diventa una forma di soggettivita libera e autonoma che appare
attraverso le figure del Gewissen e dell’anima bella. Il punto ¢ che a quest’altezza il
discorso hegeliano assimila in modo a prima vista sorprendente, ma poi ricco di spunti
significativi la dimensione del soggetto come individuo e quella della soggettivita come
forma di sapere. Questo ¢ lo spessore della dinamica fra la autocoscienza giudicante e
I’autocoscienza agente che si compie nel loro reciproco riconoscimento, il quale al di la
del suo aspetto di drammatizzazione offre un risultato che mi sembra legittimo chiamare
epistemologico, il presentarsi della «forma assoluta» o del concetto speculativo’. Questa
argomentazione del compiersi dello spirito muove da un’affermazione di grande portata:
«lo spirito assoluto entra nell’esistenza (Dasein) soltanto in quel vertice, in cui il suo puro
sapere di se stesso ¢ I’opposizione e lo scambio con se stesso»'’. Il sapere assoluto
incarnera la consapevolezza e I’esplicitazione di questa che costituisce una vera e propria
definizione dell’assoluto: un carico teorico di enorme responsabilita e di un indiscusso
valore strategico per I’intera filosofia hegeliana.

Dopo aver concluso 1’esposizione dell’ Anerkennung, Hegel riprende il discorso
sottolineando che i due Sé, pur nel loro essere delle autocoscienze finite e opposte,
verranno a esibire la dimensione del concetto puro. Abbiamo cosi due concetti determinati
e al contempo universali, la cui differenza sta nell’essere uno immediatamente universale,
il Sé giudicante, e I’altro il S¢é agente, segnato dalla piena singolarita (absolute Einzelheit).
Viene allora prospettata una situazione che corrisponde a un «entrare nell’esserci» del
«perfetto internoy, dello spirito assoluto, sottolineando pero che in questo modo lo spirito
¢ «contrapposto a se stesson''. Si tratta di una dimensione ancora coscienziale, il cui
dualismo costituisce esattamente [’opposizione attraverso il cui movimento
I’autocoscienza arrivera all’attuazione (Verwirklichung). Significativo a questo punto ¢
che Hegel per definire il protagonista di questo decisivo movimento usi come
interscambiabili le nozioni di Autocoscienza, lo, S¢, interno, spirito che si sa come spirito,
sapere puro, forma assoluta e concetto speculativo. In discussione ¢ la struttura della
soggettivita, dell’assoluto come spirito, in una necessaria sintonia con i due S¢é finiti e
nell’emergere di un’autocontraddittorieta che puo condurci ad affermare che al soggetto
hegeliano ¢ immanente una critica e presa di distanza dal soggettivismo inteso come
uguaglianza con s¢, identita, autonomia e autoriferimento.

® Hegel (19724, 1, 3).

° Per una lettura epistemologica del riconoscimento cfr. Pippin (1989).
% Hegel (1972a, 11, 194).

" Ivi, 195.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’é la filosofia per Hegel?

Hegel continua con I’esposizione della contrapposizione fra i due S¢, a partire dalla
quale «ognuno si toglie in lui stesso [...] € con tale alienazione questo sapere scisso nel
proprio esserci, ritorna nell’unita del S¢é; ¢ I’Io effettuale, 'universale saper se stesso nel
suo assoluto contrario, nel sapere entro sé essente»'?. Si tratta allora di cogliere il nesso fra
il riconoscimento orizzontale messo in atto dai due S¢é, ognuno dei quali si «distacca entro
di sé da séw, e il ritrovarsi dello spirito o del sapere puro in questo movimento. Nel loro
reciproco «dismettere» il loro opposto esserci i due Sé danno vita a un piano dell’esistenza
che costituisce 1’esserci dell’lo, dunque dello spirito certo di sé: «un o esteso fino alla
dualita, Io che quivi resta uguale a sé e che nella sua completa alienazione e nel suo
completo contrario ha la certezza di se stesso»". La definizione del sapere assoluto, «esser
presso di sé nel suo esser-altro come tale»'*, trova qui una giustificazione che la rende
meno perentoria: il sapere assoluto € sapere consapevole di non essere soltanto sapere,
perché gli ¢ intrinseco un ritorno a sé da un’alterita che costituisce il suo contenuto, il
quale da parte sua verra a compiere lo stesso movimento di uscita da sé e del ritrovarsi.
Vorrei sottolineare che comprendere questo aspetto € un passaggio essenziale per
penetrare nel nucleo piu profondo della filosofia hegeliana. In proposito € molto
importante tener presente che I'unita e I’uguaglianza del sapere sara la sanzione di un
ritorno a sé da una discesa verticale sul piano del finito e determinato, vale a dire nella
realta dei contenuti molteplici. Quel che il sapere assoluto assicura ¢ la garanzia del
risultato ultimo della conoscenza filosofica. La conclusione della Fenomenologia ha il
senso di esibire il movimento di un oggetto adeguato, risultato di un lungo e travagliato
processo e finalmente conforme alla dinamica del sapere puro.

Il sapere assoluto, nel pervenire a se stesso attraverso il movimento di autosuperamento
delle determinazioni finite, mette in luce la loro necessaria successione, prefigurando — a
mio avviso — quello che sara il movimento delle scienze filosofiche reali, le quali nel loro
lavoro conoscitivo saranno costrette a calarsi nei contenuti specifici del loro ambito, in un
prendere le mosse da un massimo di esteriorita, per poi accompagnare I’automovimento
delle diverse determinazioni fino alla completa adeguatezza con la propria struttura,
pervenendo cosi alla dimensione della logica speculativa, la quale viene in questo modo a
manifestarsi come un circolo presupposto-posto, come un risultato che ¢ al contempo il
fondamento del movimento che lo costituisce.

Nell’Introduzione all’Enciclopedia troviamo un’ulteriore indicazione del modo di
procedere della conoscenza filosofica: «la nascita della filosofia [...] ha come punto di
partenza I’esperienza, la coscienza immediata e raziocinante. Animato da questo stimolo,
il pensiero si comporta essenzialmente in modo da elevarsi al di sopra della coscienza
naturale, sensibile e raziocinante, € cosi si pone dapprima in un rapporto negativo, un
rapporto di distanza rispetto all’inizio»". Nella nota poi si afferma:

le scienze preparano quel che ¢ contenuto nel particolare, in modo che possa essere
recepito dalla filosofia. D’altra parte le scienze, con ci0 stesso costringono il pensiero a
passare a queste determinazioni concrete. Recepire questo contenuto [...] € al tempo stesso
uno sviluppo del pensiero da se stesso'®.

Sono queste affermazioni importanti che ci allontanano dall’idea di un’autosufficienza
del pensiero speculativo hegeliano. La filosofia da un lato appare «debitrice» del proprio
sviluppo alle scienze empiriche, ma che dall’altro, per il suo specifico modo di procedere,

2 Tvi, 195-196.

5 Ivi, 196.

1 Tvi, 288.

5 Hegel (1981, 137).
6 Tvi, p. 139.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’é la filosofia per Hegel?

diventa «esposizione e riproduzione dell’attivita originaria — perfettamente indipendente
del pensiero»'’. La comprensione della filosofia hegeliana non pud non partire da questa
dinamica che vede la compresenza per il pensiero di ricezione e attivita, senza dimenticare
che si tratta di un «peculiare modo di conoscere» che non pretende di colonizzare gli altri
saperi, siano questi le scienze empiriche, la religione, fino all’esperienza comune'®.

Il capitolo sul sapere assoluto assicura una ricostruzione della propria genesi
assumendo che ’autosapersi dello spirito avvenga in una «lotta contro se stesso» e con un
ineludibile bisogno di tempo. Non si tratta certo di un’ascesa trionfale dello spirito: la
storia ¢ definita un «torpido movimento» in cui troviamo fatica, opacita, travaglio e
soprattutto lentezza'. Quel che vorrei apparisse con sempre maggiore chiarezza ¢ il
carattere unilaterale di quelle interpretazioni basate sul ragionamento che, dal momento
che lo spirito ¢ 1’assoluto, avremmo necessariamente un suo movimento monologico, il
quale, manifestando se stesso non potra non pervenire al compimento definitivo. In questa
prospettiva si dimentica il tratto essenziale del sapere assoluto, vale a dire del luogo stesso
del compimento dello spirito. L’uguaglianza con sé e la riflessivita, che costituiscono il
risultato, vanno prese insieme al percorso che ha condotto ad esse e che ¢ da intendere
come una componente essenziale della loro natura. Lo spirito ha come intrinseca
caratteristica di essere il contrario di se stesso e quindi di essere inseparabile dalla dualita
fra soggetto e oggetto, da quella dimensione della coscienza che con tanta fatica e lentezza
arriva a superare.

Nelle pagine conclusive della Fenomenologia troviamo alcune decisive affermazioni
che vanno nella prospettiva che sto tentando di delineare. Hegel sottolinea non solo che
«la scienza contiene in lei stessa la necessita di alienarsi della forma del concetto puroy,
ma soprattutto aggiunge che «l’alienazione» dello spirito nella coscienza «& ancora
imperfetta» dal momento che «I’oggetto ¢ in rapporto e non ha conseguito la sua piena
libertay, ammettendo cosi che i diversi oggetti che la coscienza incontra nella sua
esperienza sono in qualche modo preselezionati in base al legame d’essenza fra la
coscienza e lo spirito®.

Nelle scienze filosofiche reali gli oggetti determinati che si susseguono
nell’esposizione hanno quella indipendenza e liberta che Hegel ritiene necessaria in base
alla preoccupazione che la Scienza filosofica resti aperta verso il basso, ritrovi in se stessa
I’istanza di un’apertura all’alterita ancora piu radicale di quella che troviamo nel cammino
fenomenologico. Non dobbiamo dimenticare tuttavia che nella stessa Fenomenologia il
motivo dell’agire umano imprevedibile e mai circoscrivibile, opera di un S¢é agente
sempre singolare, introduce il tema di un esserci contingente, di un terreno che richiede al
sapere concettuale lo sforzo piu arduo di comprensione.

Hegel in ogni caso sottolinea il debito della Fenomenologia nei confronti della
dimensione dell’esserci, perché sta guardando in avanti alla natura dell’absolutes Wissen:
«il sapere non conosce soltanto sé, ma anche il negativo di se stesso o il suo limite. Sapere
il suo limite vuol dire sapersi sacrificare [...] questo sacrificio € I’alienazione dello spirito
[...] nella forma del libero accidentale accadere»®'. Dopo quella nella coscienza si rende
necessaria una seconda piu radicale alienazione, una caduta nell’esteriorita del tempo e
nell’immediatezza dello spazio. Questa vertiginosa discesa del concetto assoluto nella
storia e nella natura costituisce 1’altra faccia, rivolta in avanti, del movimento che ha
condotto la sostanza a farsi soggetto. Impariamo cosi a considerare lo spirito non come

Y 1vi, p. 140.

8 Sempre nell’ Introduzione all’ Enciclopedia, Hegel ha sottolineato che «nella regione pura dei concetti»
puo sorgere la «nostalgia per una rappresentazione fin qui gia ben nota e usuale»; Hegel, (1981, 127).

¥ Hegel (1972a, 11, 304).

% Ivi, 303-304.

1 Tvi, 304.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’é la filosofia per Hegel?

un’ipostasi metafisica, un ente di ragione, ma essenzialmente una modalita del conoscere,
attribuita al sapere assoluto, il quale stabilisce per se stesso una necessaria relazione
all’alterita dei contenuti determinati propri della natura e del mondo umano.

L’ultimo tornante dell’esposizione hegeliana riprende il tema della storia come «farsi
dello spirito» e introduce la memoria come componente essenziale della filosofia. Essa
costituisce il momento dell’ «insearsi» (Er-Innerung) dello spirito, che € cosi «calato nella
notte della sua autocoscienza»®. Abbiamo il conservare una realta sempre dileguante, dal
profondo della quale si rivela il concetto assoluto, che — si badi — toglie la profondita
dell’insearsi ed € un’«estensione» che ¢ esattamente la negazione della pura interiorita, un
percorrere la realta esistente, che costituisce 1’unica via attraverso la quale il Sé
riconquista se stesso. Sarebbe dunque affrettato vedere in Hegel il filosofo dell’anamnesi,
di un pensiero rammemorante, volto esclusivamente al passato. L’ultimo capoverso del
testo mi sembra costituisca la conferma di questa apertura della filosofia al futuro e in
generale all’altro da sé: «la meta, il sapere assoluto o lo spirito che si sa come spirito ha a
sua via la memoria degli spiriti» vale a dire delle epoche della storia definita il «libero
esserci apparente nella forma dell’accidentalita», la quale, «insieme» alla «scienza del
sapere apparente» che ¢ «il lato della loro organizzazione concettualey, costituiscono «la
storia concettualmente intesa» vale a dire «la commemorazione (Erinnerung) e il calvario
(Schadelstdtte) dello spirito assoluto, 1’effettualita, la verita e la certezza del suo trono,
senza del quale esso sarebbe I’inerte solitudine (leblose Einsame)»*. 1l sapere assoluto
viene cosi presentato come ci0 che ha dietro di sé il travaglio della storia, della quale
costituisce la comprensione concettuale, in un divenire se stesso che non ne fa un’entita
priva di vita, ma la attiva scaturigine di sempre nuove conoscenze, un compimento che —
come abbiamo visto — ¢ soglia di una necessaria alienazione nell’altro da sé. Forse la
metafora che meglio lo caratterizza ¢ quella del respiro: di un costante movimento vitale
di inspirazione ed espirazione, di riferimento a sé e di riferimento ad altro.
L’autoriferimento riflessivo dato dall’unita di certezza e verita va inteso come un vertice,
una pausa, un fermare gli orologi che ha alle spalle il dualismo della coscienza e davanti la
realta della natura e della storia che offriranno contenuti sempre nuovi da ricondurre, a
partire dalla loro immediata estrinsecita, alla forma concettuale.

11 sapere assoluto ha dunque una genesi che sancisce il suo legame essenziale con la
coscienza e il sapere finito, in un compimento che per via della sua intrinseca
contraddittorieta ¢ al contempo apertura all’alterita: se il bisogno di filosofia nasce dalle
lacerazioni della finitezza, il bisogno della filosofia, quello che Hegel chiamera I’ «istinto
(Trieb) della ragione» indurra il sapere speculativo a uscire da se stesso e immergersi nella
realta naturale e storica®. Il cammino fenomenologico ha presentato un’autonegazione
del finito che ¢ ben lontano dal dipendere da una monotona attivita del sapere assoluto su
di esso®. Il ruolo del «per noi» che ¢ intervenuto nei momenti in cui il processo di sviluppo
dialettico ha avuto una battuta d’arresto, si pensi alla «coscienza infelice», dimostra che
gli avanzamenti dipendono dalle contraddizioni specifiche della coscienza, che a volte la
conducono in un vicolo cieco. Il «per noi» ¢ una sorta di mente filosofica collettiva che,
consapevole del compimento, lascia la coscienza vivere in prima persona la propria
esperienza e prefigura lo spirito come comunita di soggetti liberi e aperti al confronto
reciproco.

Le acquisizioni circa lo statuto del sapere assoluto ci aiutano a comprendere I’affinita
fra la Fenomenologia e la Scienza della logica nel fornirci 1 metaconcetti che poi

2 Ibidem.
2 Ivi, p. 305.
% Hegel (1968, 11, 938).
» Questa ¢ la posizione di Heidegger (1968, 74).
10



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’é la filosofia per Hegel?

troveremo in atto nella filosofia della natura e nella filosofia dello spirito. Hegel nella
Prefazione alla prima edizione della Logica dopo aver detto che: «lo sviluppo immanente
del concetto, ¢ il metodo assoluto del conoscere, ed insieme I’anima immanente del
contenuto stesso» cosi continua:

per questa via che costruisce se stessa pud la filosofia essere una scienza oggettiva
dimostrata. In questa maniera tentai di esporre la coscienza nella Fenomenologia. La
coscienza ¢ lo spirito come sapere concreto, cio¢ immerso nell’esteriorita. Ma la
progressione di quest’oggetto riposa soltanto, come lo sviluppo di ogni vita naturale e
spirituale, sulla natura delle pure essenzialita che costituiscono il contenuto della logica [...]
che si propone come oggetto quelle pure essenzialita stesse, quali esse sono in sé e per sé*.

Sono queste considerazioni in perfetta sintonia con la Prefazione alla Fenomenologia
quando afferma: «il puro autoriconoscersi entro 1’assoluto esser altro, questo etere come
tale, ¢ il fondamento, il terreno della scienza [...]. Il cominciamento della filosofia
presuppone ed esige che la coscienza si trovi in questo elemento»?.

Le scienze filosofiche reali della natura e dello spirito presuppongono tanto la
Fenomenologia che la Logica. Sono esse a offrire la struttura di quelle essenze pure, di
quei concetti che in quanto automovimenti, circoli costituiscono la natura della
scientificita, quel «logico» che rende scientifico, cio¢ filosofico-speculativo i diversi
contenuti®. Nella Fenomenologia 1’elemento logico opera dietro le quinte e solo nel
sapere assoluto diventa trasparente quella sua mobile struttura che poi la Scienza della
logica articolera secondo I’immanente andare al di 1a di sé delle diverse categorie.

Con la conclusione della Fenomenologia quel che si € preparato € appunto I’«elemento
del sapere», in cui non c’¢ piu I’opposizione dell’essere e del pensiero. Entrambe le opere,
seppure in modo diverso, concorrono quindi a fornire una sorta di deduzione kantiana
dell’oggettivita dei concetti. Il primo aspetto da tener presente ¢ che questo sapere
considera essenziale muoversi nella determinatezza: il contenuto della filosofia ¢ I’essere
determinato che ¢ nel proprio concetto, un processo che crea e percorre i suoi momenti
dando vita all’intero effettuale. La verita racchiude in sé il negativo «cio che sta
dileguando e che deve essere considerato esso stesso come essenzialey, 1’effettualita ha
bisogno dell’apparenza, «ogni momento mentre si isola altrettanto immediatamente si
risolve»?®.

Hegel sottolinea che la presentazione del metodo della scienza appartiene alla logica e
coincide con essa: il metodo non ¢ altro che la struttura dell’intero presentato nella sua piu
pura essenza. Alla scienza ¢ lecito organizzarsi soltanto mediante la vita propria del
concetto: cosi il metodo non ¢ qualcosa applicato dall’esterno, ma ¢ «l’anima
automoventesi del contenuto perfetto», per questa ragione «il conoscere filosofico esige
che ci si abbandoni alla vita dell’oggetto» in modo tale che «calato nella materia e
procedendo nel movimento che gli & proprio [...] ritorna in se stesso»™.

Nello sforzo di approfondire la natura del conoscere filosofico Hegel raccomanda di
«evitare il consueto discorrere aconcettuale circa I’identita del pensare e dell’essere», di
tener fermo il suo carattere di «attivita immersa nel contenuto, - perché essa ne ¢

¢ Hegel (1968, 1, 7).
7 Hegel (1972a, 1, 20).
%8 Per una chiara distinzione fra la Logica come prima parte della Scienza filosofica e il «logico» (das
Logische) che ¢ la dimensione speculativa che presiede alla conoscenza filosofica nell’affrontare i propri
contenuti: cfr. A. Nuzzo, La logica, in AA.VV., Guida a Hegel, a cura di Claudio Cesa, Laterza, Roma-Bari
1997, pp. 42-44.
» Hegel (1972a, 1, 37-38).
% 1vi, 43-44.

11



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’é la filosofia per Hegel?

I’immanente Sé — e che in pari tempo essa ¢ ritornata in sé, perché essa ¢ la pura
uguaglianza con sé nell’esser altro». In questo modo, con accenti che riproducono la
formula del sapere assoluto, viene ribadito che «il sapere non ¢ I’attivita che manipola il
contenuto come un alcunché di estraneo», «una violenzay, ma un’«astuzia», consapevole
che «la concreta vita della determinatezza [...] € un operare che si dissolve e fa di sé un
momento dell’intero»’.

Quindi non ci viene presentato solo il carattere immanente ai contenuti del sapere
filosofico, ma anche il carattere sempre determinato di questi contenuti, il loro
automovimento. L’elemento speculativo € cosi costituito da un sapere capace di
«rinunciare alle personali scorribande nel ritmo immanente dei concetti», capace della
«discrezione» (Enthaltsamkeit) di limitarsi a «contemplare» come un contenuto
determinato abbia in se stesso una dinamica di autonegazione attraverso la quale arriva ad
assumere la forma concettuale™. 1l senso di questo discorso hegeliano sta nel rifiuto della
semplice affermazione dell’unita di pensiero ed essere, ma nel tener ferma anche la loro
distinzione, il che significa fare i conti con le diverse determinazioni cui il sapere va
incontro. Siamo fuori da ogni ontologia ingenua: I’affermazione dell’unita fra pensiero ed
essere, propria del sapere assoluto, assume il carattere di una conclusione e di un nuovo
inizio del processo della conoscenza speculativa, di modello operativo della Scienza
filosofica.

Nel capitolo sull’Idea assoluta, con cui si conclude la Scienza della logica troviamo un
ulteriore approfondimento dell’unita-distinzione fra metodo e concetto, sulla base di un
comune dinamismo, nel quale € in gioco una «negativita verso 1’altro e verso sé»™.

In una sorta di parallelismo con I’inizio della trattazione del sapere assoluto, anche in
questo ultimo scorcio della Logica Hegel prende le mosse dall’espressione: «quel che
rimane ancora da considerare», che in questo caso si rivolge esplicitamente alla questione
del «metodo», definito «forma del contenuto, forma assoluta» e «suprema e unica potenza
della ragione»**. Il metodo assicura la determinazione del concetto, in modo che «I’attivita
conoscitiva soggettiva» assuma un pieno «significato oggettivo»™. L’accento
dell’esposizione hegeliana ¢ sul convergere delle determinazioni del metodo e quelle del
concetto, il quale muove i1 contenuti, contrapposti nella loro determinatezza, «sprigiona la
loro dialettica» e scandisce il corso del conoscere™.

Il movimento del concetto inizia con «il mostrarsi come [’altro di se stesso»
dell’universale, il suo passare nel determinato e attraverso un ulteriore negativita,
pervenire al ristabilirsi del «suo semplice riferimento a sé», vale a dire il suo realizzarsi®’.

Il metodo assicura che il movimento avvenga per via di un negativo riferimento a s¢,
vale a dire con una dinamica immanente, nella quale ¢ decisivo il fatto che la seconda
determinazione sia «una relazione, un rapporto» e «racchiuda in sé il proprio altro», cosi
da essere «qual contraddizione, la posta dialettica di se stessa»®®. Il risultato ¢
immediatezza e mediazione nella loro unita, ma afferma Hegel non ¢ un «terzo quieto»,
ma un’unita che coincide con il movimento e I’attivita con cui il primo e il secondo
momento si mediano con se stessi»®’. Abbiamo il passaggio da un iniziale concetto

31 Ivi, 45-46.
32 Tvi, 49.
* Hegel (1968, 1, 938 sgg.).
*1vi, 937-938.
* Ivi, 939.
% Ivi, 946.
¥ Ivi, 950.
8 Ivi, 947.
¥ 1vi, 950.
12



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’é la filosofia per Hegel?

astratto, da un semplice pensiero a un risultato che «I’individuo, il concreto, il soggetto
(das Einzelne, Konkrete, Subjekt)»*.

Hegel ha descritto cosi «il passo speculativo», che caratterizza la sua filosofia, ma quel
che da parte mia vorrei mettere in rilievo ¢ che il movimento logico contiene in s€, una
inevitabile istanza gnoseologico-conoscitiva. Per la sua stessa caratteristica questa
dinamica logica esce da se stessa e si cala nella realta. L’andare fuori di sé dell’universale
astratto € un accedere a contenuti determinati, che non sono «raccattati» casualmente
secondo la modalita del pensiero formale, ma che entrano, in una connessione specifica
con quel concetto. Sul piano non strettamente logico ¢ implicito un /avoro immanente alle
determinatezze, una «fatica del concetto» volto a mettere in moto il loro presentarsi
all’adeguazione con il pensiero e pervenire a «togliere 1’opposizione fra il concetto alla
realta»*!.

Uno dei piu importanti esempi dell’uscire «dall’assoluta astrazione o universalita» del
puro pensare si trova nei Lineamenti di filosofia del diritto in cui appare chiaro che si tratta
sia di una apertura alla determinatezza del contenuto, sia di un vero e proprio movimento
per cui «l’lo entra nell’esserci [..] momento assoluto della sua finita o
particolarizzazione»*. Quest’ultimo aspetto accenna al tema dell’agire che ¢ sempre
finito e capace di formare una realta finita che chiede di liberare il suo senso.

La conoscenza concettuale ¢ descritta dalla logica, ha come sua «animay
’autocontraddittorieta tanto del momento universale quanto di quello particolare, ma
quest’ultimo copre una molteplicita che non ¢ dedotta o preformata dal pensiero. Il
concetto-metodo offre il modello operativo necessario e invariante, ma la conoscenza
filosofica non puo limitarsi ad esso: € un’attivita che si sporca le mani con I’empirico, quel
fuori dell’idea che ¢ «errore, torbidezza, opinione, tendere, arbitrio, caducita» e che il
sapere ritiene di avere la «forza» di riportare a sé*. La filosofia non puo coincidere con
I’appagamento nella riflessivita, ha un’immanente spinta estatica verso la realta naturale e
storica, verso ci0 che essa non €, ma che sa di poter accompagnare fino alla consonanza
con se stessa.

Quel che il sapere assoluto e 1’idea garantiscono ¢ il risultato ultimo dell’incontro fra il
sapere e il mondo, consistendo nell’esposizione della modalita necessaria al
raggiungimento della meta, ma questa forma deve sempre dar prova di s€ nei contenuti,
che da parte loro devono mostrarsi in grado di innestare il proprio automovimento verso la
forma. La differenza fra il pensiero e la realta consiste nel fatto che il primo esprime la
consapevolezza del processo, che i contenuti reali subiscono in quanto vivificati dal
sapere: oggetti di una Aufhebung che li nega e li innalza alla conoscenza, operando quella
che si puo definire una vera e propria salvazione dei fenomeni*.

La relazione negativa verso di sé€ vale per il determinato, per I’autocoscienza finita, ma
anche per I’assoluto come spirito, che cosi non ¢ solo certezza di se stesso,
autoriferimento, pura uguaglianza con sé. La conquista della relazione a sé sancisce la

 Ibidem.
1 1vi, 948.
* Hegel, (1999, 30-31). Queste considerazioni vanno interpretate in riferimento all’Enciclopedia: «lo
spirito oggettivo ¢ sul terreno della finitezza [...] la volonta libera [ ...] si relaziona a una oggettivita esteriore
gia data» in Hegel (2000, 352).
* Hegel (1968, 11, 935).
* Nell’Aggiunta al § 82 dell’Enciclopedia Hegel sottolinea: «se diciamo che I’assoluto & I'unita di
soggettivo e oggettivo, questo ¢ certamente esatto, ma unilaterale in quanto cosi viene espressa solo 1’unita,
e posto 1’accento su di essa, mentre, in effetti, il soggettivo e 1’oggettivo non sono soltanto identici, ma
anche distinti», cosi da rendere indispensabile anche se sempre da superare la dimensione del finito. Cfr.
Hegel (1981, 255).

13



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’é la filosofia per Hegel?

liberta del concetto, ma come abbiamo visto Hegel sottolinea a piu riprese anche la
«liberta e indipendenza» dei contenuti, fino al loro essere un accadere contingente, tanto
da arrivare a parlare della necessita per lo spirito di ritrovare Sé nella «distruzione» (in der
Verwiistung) e nell’ «assoluta devastazione» (in der absoluten Zerrissenheit)®.

A questo punto ¢ possibile riassumere le caratteristiche del sapere assoluto: esso ¢ il
contrassegno dell’assenza di una cosa in sé, del non darsi per la filosofia per principio
dell’inconcepibile, dell’ineffabile, di un limite assoluto*. Bisogna pensare I’ Assoluto non
come qualcosa di dato una volta per tutte, ma come il movimento dialettico della propria
autorealizzazione e quindi il tentativo di piu profonda comprensione delle sue
caratteristiche ¢ costretto a fare 1 conti con la visione hegeliana della contraddizione. Il
sapere assoluto incarna la forma compiuta dell’unita di determinazioni opposte a un
livello massimo di intensita. Il sapere e il suo altro vanno intesi come il positivo e il
negativo, sulla base di una logica della contrarieta, in cui i termini si escludono, ma al
contempo si implicano reciprocamente, cosi da poter parlare da una relazione costitutiva,
immanente, in un massimo di lontananza dalla indifferenza, dall’autosussistenza delle
cose finite.

Hegel stigmatizza in diverse occasioni la sintesi degli opposti: la contraddizione
speculativa si risolve nel concreto, che ¢ ’'unita di determinazioni di pensiero altrimenti
astratte se intese separatamente o ritenute incompatibili. I termini vanno assunti in modo
tale da mostrare come ciascuno contenga entro di sé€ 1’altro, quindi I’intera relazione: solo
cosi si raggiunge 1’autosussistenza*’. Abbiamo una relazione immanente, fra opposti che
sono cosi inseparabili e caratterizzati dalla contraddizione, una meta-categoria, dotata di
pervasivita, che ha nel sapere assoluto una delle esibizioni decisive: al suo livello la
doppia relazione di esclusione e inclusione, che definisce 1’opposizione si esercita sul
nesso fra sostanza e soggetto e fra essere e pensiero. Essi si danno insieme negativita
reciproca e unita, un’unita che sopporta la contraddizione degli opposti, in cui ognuno
contiene in sé anche I’altro, per cui si produce I’unita dell’unione e della disunione.

Hegel afferma che dopo Kant la metafisica va tradotta in una logica, in cui il
trascendentale perde il suo carattere formale e dualistico e si mostra come un intero
interconnesso di categorie che sono essenzialita pure, le quali nella conoscenza filosofica
riappaiono nella loro immanenza alla realta. L’intelligibile non ¢ cosi piu qualcosa di
sovraordinato, ma si coniuga con le diverse modalita dell’apparenza, come ¢ mostrato
nella figura fenomenologica del «mondo invertito»®. La logica non ¢ un discorso su un
Assoluto preesistente, ma un automovimento dell’assoluto che espone se stesso. La
Darstellung nella Logica rivela la circolarita del pensiero speculativo, in cui il primo
diventa ultimo e viceversa. Non si da un sostrato, una presenza indipendente dalla propria
esposizione. Questo vale anche per il sapere assoluto che ¢ una giustificazione
retrospettiva della propria genesi e contemporaneamente del proprio proiettarsi in avanti,
in modo tale che comprendendo il proprio altro, comprende se stesso. Esso ¢ anche il

* Hegel (1972a, 1, 26).

6 Pubblicato nel 1953, Logique et existence di Jean Hyppolite resta ancor oggi un punto di rifermento
ineludibile. La sua tesi centrale consiste nel sostenere che se 1’ Assoluto hegeliano coincide con la logica ¢
pero il sapere assoluto a dirci che fra pensare ed essere non c¢’¢ solo unita, ma al contempo distinzione.
Nell’individuare la contraddizione nel cuore dell’Assoluto, Hyppolite afferma 1’essenzialita della
determinatezza per Hegel. Emerge cosi la radicale immanenza della filosofia hegeliana e il suo doppio
versante ontologico ed epistemologico. Cfr. Hyppolite (2017).

¥ Per Sergio Landucci la logica della relazione immanente e dell’inseparabilita dei contrari «puo essere
valutato come uno dei maggiori acquisti di cui il pensiero umano vada debitore a Hegel». Landucci (1978,
74).

* Hegel, (1972a, 1, 129-136). Die verkehrte Welt & una delle figure piu rilevanti della Fenomenologia, in cui
per via della riflessione negativa verso di sé, si produce 1’inversione del mondo intelligibile e il liberarsi di
un movimento che ¢ insieme del pensiero e della realta, della forma e del contenuto.

14



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’é la filosofia per Hegel?

superamento dell’ultima scissione, i1 cui protagonisti, il S¢ giudicante e il S¢é agente
conservano le acquisizioni del cammino fenomenologico precedente e le offrono alla
totalizzazione dello spirito che si sa come spirito. Forse I’immagine piu congrua
all’ Assoluto hegeliano ¢ quella di una comunita di individui liberi che si confrontano,
confliggono, ma si riconoscono e possono trovarsi I’uno nell’altro come uguali e diversi:
una modalita di relazione che rompe definitivamente con ogni concezione dell’ Assoluto
come Sostanza, Dio, Causa sui, ente sommo.

Il sapere assoluto ¢ il legame fra 1’esperienza della coscienza e la manifestazione dello
spirito. Il sapere questa unita implica 1’esplicitazione del fatto che si tratta di un unico
processo dialettico che ha nel risultato la piena esplicitazione di se stesso. La dialettica ha
un effetto di desoggettivazione, sono i contenuti oggettivi a muoversi, essa implica una
negativita del pensiero soggettivo, la perdita della sua autoreferenzialita per diventare il
coronamento dell’autoesprimersi della realta. Il sapere assoluto ¢ I’ Aufhebung non solo
nella sua efficacia concreta, ma anche nella consapevolezza di sé. L assoluto come sapere
di sé segnato dalla dialettica e dalla antinomicita si interdice 1’autosufficienza, I’identita
con s¢, ’autonomia. Lo Spirito non € piu pensabile come un Dio trascendente, ma diventa
piuttosto una sorta di anima del mondo che vivifica la natura e da senso alla storia.

La vocazione epistemologica dell’absolute Wissen, mi appare evidente nel suo essere
I’elemento del confronto con le altre modalita di intendere 1’ Assoluto®. Indubbiamente
pero, in quanto cerniera fra la Fenomenologia e la Logica, il sapere assoluto afferma
anche la propria autoconsistenza ontologica, ma con una propria specificita che va oltre la
distinzione fra regolativo e costitutivo: sostiene che la filosofia ¢ conoscenza della realta
effettiva, pensiero oggettivo, ma secondo una modalitd che legando intrinsecamente
metodo e contenuto deve necessariamente fare i conti con le diverse articolazioni
dell’esteriorita naturale e umana, in chiara opposizione alla metafisica di una volta che
ingabbia il finito e assume 1’adeguazione fra pensiero ed essere come ’unico terreno del
proprio sapere™.

Non c’¢ una risposta semplice alla domanda se Hegel sia un pensatore metafisico.
Nelle lezioni sulla storia della filosofia e nella Scienza della logica I’ atteggiamento critico
¢ anche ricostruttivo, secondo la modalita tipica dell’ Aufhebung dialettica. Posso dire che
Aristotele, Spinoza, Leibniz e in particolare Kant alimentano nel profondo la sua filosofia
e che mi appare ancora oggi estremamente fecondo continuare a studiare il confronto di
Hegel con i nodi piu significativi del loro pensiero.

Una domanda oggi ricorrente ¢ se il Sistema della scienza hegeliano costituisca il
compimento della metafisica e se cid coincida con le strutture di fondo del pensiero
tecnico- scientifico, che domina nella nostra tarda modernita®'. Nei sostenitori di questa
posizione c’¢ un certo fatalismo nel considerare il totalizzarsi della tecnica un orizzonte
ormai intrascendibile e rispetto al quale diventano possibili solo comportamenti
adattativi.

La critica tradizionale a Hegel di panlogismo, di aver costruito un sistema inteso come
una totalita autotrasparente, segnata da una riflessivita definitiva, mi sembra aver lasciato
il posto a letture che per un versante valorizzano aspetti parziali del pensiero hegeliano o
per un altro, per certi versi opposto, recuperano una problematica ontologica ricca di

* La Prefazione alla Fenomenologia, con alle spalle il sapere assoluto, € il luogo in cui Hegel sceglie come
principali bersagli polemici la concezione dell’ Assoluto di Schelling e il sapere formale e raziocinante.
> Hegel (1981, 174-187).
> Heidegger vede in Hegel il compimento della metafisica della soggettivita, in una visione dell’ Assoluto
come caratterizzato dalla «potenza assolutoria, affrancamento dalla relazione e assolvimento». Heidegger
(1968, p. 123). Per Heidegger, inoltre, la tecnica moderna ¢ un esito immanente della storia della metafisica
e il luogo della sua «finex. In diverse occasioni ho preso le distanze dalla interpretazione heideggeriana di
Hegel.

15



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’é la filosofia per Hegel?

sedimentazioni storiche, come antidoto alle rigide distinzioni degli ambiti disciplinari.
Certamente in Hegel I'umano e il non umano, la dimensione naturale e quella storica
risultano intrecciate, in un approccio scientifico che fluidifica le rigide separazioni e
ricerca le connessioni profonde.

Credo che la Fenomenologia dello spirito, il capolavoro hegeliano, illuminata dal
riverbero offerto dalla grande logica, contenga una problematizzazione di alcune
questioni di portata epocale. Vi troviamo un rinnovato stimolo a fare 1 conti con
I’individualismo come rischio radicale, ma anche come risorsa imprescindibile per
ripensare 1 legami sociali. Inoltre I’approfondimento della questione del riconoscimento
ha permesso di svolgere una critica serrata a ogni forma di soggettivita, sia individuale che
collettiva, esclusivamente autoriferita, chiusa nella propria identita e incapace di
autentiche forme di relazione all’alterita.

In ultimo mi sembra necessario continuare a meditare sulla presenza in Hegel di
un’antropologia negativa che, nel dare una inconfondibile coloritura affettiva al suo
linguaggio, esprime la consapevolezza di un’inesorabile spinta distruttiva dell’umano,
fonte di una conflittualita permanente, terreno di un politico, che pit che mai chiede nuove
risorse intellettuali e inedite forme di prassi sociale.

Bibliografia

Hegel G.W.F. (1972a), Fenomenologia dello spirito, 2. voll., a cura di E. De Negri,
Firenze: La Nuova Italia.

— (1972b), Lo spirito del cristianesimo e il suo destino, in Scritti teologici giovanili, a
cura di E. Mirri, Napoli: Guida.

— (1968), Scienza della logica, 2 voll., a cura di C. Cesa, Roma-Bari: Laterza.

—(1999), Lineamenti di filosofia del diritto, a cura di G. Marini, Roma-Bari: Laterza.

— (2000), Filosofia dello spirito, a cura di A. Bosi, Torino: UTET.

— (1981), Scienza della logica, a cura di V. Verra, Torino: UTET.

Heidegger M. (1968), Il concetto hegeliano di esperienza, in Sentieri interrotti, a cura di
P. Chiodi. Firenze: La Nuova Italia, pp. 103-190.

Hyppolite, J. (2017), Logica ed esistenza, a cura di S. Palazzo, Milano: Bompiani.

Landucci, S. (1978), La contraddizione in Hegel, Firenze: La Nuova Italia.

Nuzzo, A. (1997), La logica, in Cesa C. (a cura di), Guida a Hegel, Roma-Bari: Laterza,
42-44,

Pippin, R. (1989), Hegel s Idealism: The Satisfaction of Self-Consciousness, Cambridge:
University Press, Cambridge.

16



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

Congedo dal sapere assoluto. Genesi, esito, riscatto
Lucio Cortella, Universita Ca’ Foscari di Venezia, cortella@unive.it

Abstract

Absolute knowledge is not simply the achievement, on the part of consciousness, of
complete and absolute self-awareness; it is simultaneously the exposition of that
knowledge as the ultimate substance of all reality. In this way, Hegel transforms into a
genuinely ontological thesis what, over the course of the work, had appeared as a purely
epistemological experience: “experience” becomes the absolute, and the critique of
ontology that had accompanied this “experience” is converted into a new ontology.
Against this outcome, however, it is possible to “redeem” absolute knowledge from the
self-reflexive character that culminates in the identification of epistemology with
ontology. Such a redemption becomes conceivable through a reconstruction of the
intersubjective and normative foundations of spirit, and by preserving a conception of
ethical life (ethos — Sittlichkeit) that cannot be subsumed under reflection or conceptual
mediation. The phenomenological path thus remains the process whereby subjectivity
learns, on the one hand, its mediation through an ethical objectivity that constitutes it, and
on the other, the inescapable reflective mediation of reality. Yet the primacy of ethical life
over reflection prevents any final subsumption of reality into conceptual mediation. In
this sense, “phenomenology” reverts to being nothing more than the experience of
consciousness.

Keywords
Absolute Knowledge, Experience, Recognition, Ethos, Reflection

Com’¢ noto, per Hegel, decisivo non ¢ I’esito di un processo, ma «il risultato insieme col
suo divenire»', ovvero il cammino che si & percorso per ottenere quel risultato. Il sapere
assoluto, percio, non puo essere adeguatamente compreso limitandosi alle sole pagine che
Hegel vi dedica nel capitolo conclusivo della Fenomenologia dello spirito (pagine che, tra
I’altro, vengono in larga parte occupate proprio dalla riesposizione di quel percorso). Il
processo — che prepara quell’«esito» — ne determina infatti il carattere, le pretese, il
significato. E percio nella lunga «genesi» — sostanzialmente 1’intera opera — che troviamo
racchiuso il segreto di quelle celebri pagine ed ¢ da li che € necessario prendere le mosse.

1. Genesi

La Fenomenologia dello spirito non ¢ semplicemente una “Introduzione” alla “Scienza”,
benché sia questo il significato fondamentale che Hegel le attribuisce. Essa € molto di piu:
¢ "opera che serve a Hegel per “costruire” il suo concetto di Assoluto: ogni figura, ogni
passaggio, ogni capitolo sono tutti “mattoni” fondamentali, essenziali, indispensabili, al
fine di ottenere quel risultato. E nota la tesi hegeliana secondo cui non si ottiene I’assoluto
con un «colpo di pistolan? bensi grazie a un procedimento logico-argomentativo, che non
presuppone 1’Assoluto, né il punto di vista della “Scienza”, come vero, ma si limita ad

' Hegel (2008, 5).
17


mailto:cortella@unive.it

Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

assumere la mera esistenza del finito (concedendo quindi ai negatori dell’Assoluto la
verita di un punto di vista empirico, relativo, contingente). Sia nella Introduzione alla
Fenomenologia sia in quella alla Scienza della Logica Hegel definisce questo suo
procedimento come la “negazione determinata™, perché volto a ottenere la verita
“positiva” attraverso la “negazione” del punto di vista finito e la sua “elevazione” a un
punto di vista “piu alto”.

Questo punto di partenza finito, assunto come provvisoriamente vero, viene presentato
da Hegel all’inizio dell’opera come la prospettiva della «coscienza naturale»?, cioé come
una sorta di determinazione “ingenua” del nostro sapere, la consapevolezza immediata
delle nostre certezze sensibili. Qui — e in tutti quei luoghi in cui Hegel ammette un
necessario inizio dal finito — egli precisa che quel punto di partenza non dovra pero essere
considerato «come una base solida»’, bensi come qualcosa che nel processo andra «toltoy.

Ne deriva che la “costruzione” fenomenologica dell’assoluto dovra “togliere ™ quella
coscienza finita da cui proviene, per condurla a qualcosa di piu elevato. Propriamente essa
dovra superare la sua falsa autoconsapevolezza, lasciando emergere qualcosa che,
secondo Hegel, essa «¢ gia» ma di cui non ¢ ancora consapevole. La coscienza ritiene
infatti, erroneamente, di essere una soggettivita finita di fronte a un mondo di cose — e di
altre coscienze — a lei opposto. Pensa cio¢ di vivere in un contesto di opposizioni, in cui
I’esterno ¢ contrapposto all’interno, il singolo ¢ opposto all’universale, il finito
all’infinito, il soggettivo all’oggettivo. Tutto cio, questa «opposizione della coscienza»’,
questa sua “particolarita”, dovra essere superata per fare spazio a un’assolutezza
oggettiva (che Hegel nel corso della Fenomenologia chiamera «spirito»), un’assolutezza
che di quella coscienza finita costituisce il fondamento, la verita, I’essenza ultima.

Quest’assolutezza emergera dall’«interno» della coscienza, a partire dal suo percorso
di progressiva coscientizzazione. Non si trattera perci0 di un’oggettivita a lei
contrapposta, né tantomeno trascendente. Il processo sara invece immanente: ¢
dall’interno della sua esperienza che emergera qualcosa di piu vero, piu alto, ma anche piu
“proprio”, ovvero “ancor piu” appartenente alla sua vera essenza.

L’assoluto si va percio “costruendo” con un movimento duplice. Da un lato sara un
processo negativo: la coscienza dovra autocriticarsi, negare le proprie certezze, negarsi.
Dall’altro il processo sara positivo: la coscienza apprendera che essa ¢ altro da cio che
pensava e questo altro si presentera come qualcosa da cui essa dipende ma che al tempo
stesso si rivela come la sua stessa natura. In altri termini, si tratta di un’esperienza di
mediazione: la coscienza incontra qualcosa che ¢ “altro” da lei ma che ¢ anche parte di lei.
E infatti condizione del suo stesso essere, qualcosa da cui essa viene determinata ma che si

% L’espressione ricorre sia nella Prefazione alla Fenomenologia (ivi, 21) sia nel Preambolo alla Scienza
della Logica (Hegel 1968, 52).
* Hegel (2008, 61-62); Hegel (1968, 36).
* Hegel (2008, 60).
> 11 contesto in cui Hegel usa questa espressione € una «annotazione» enciclopedica sul rapporto tra finito e
infinito, nella quale viene criticato il modo in cui la metafisica espone la cosiddetta “prova cosmologica”
dell’esistenza di Dio, secondo la quale, partendo dal finito, dal mondo e dal contingente, si potra pervenire
all’infinito, al necessario, a Dio. Ebbene, quel punto di partenza finito non potra mai essere considerato
«come una base solida (als eine feste Grundlage)», perché su di esso si dovra esercitare «un’attivita
negativay, a seguito della quale esso si rivelera «caduco, apparente, in sé¢ e per sé nullo» (Hegel 1983, 61-62
[§ 50, nota]).
5 Assumo qui la traduzione ormai consueta del termine tedesco «aufheben» usato da Hegel, ben consapevole
che quel “togliere” non ha un significato meramente negativo ma anche di positiva “conservazione” del
tolto, con in piu la consapevolezza che proprio in virtu di quella doppia operazione positivo-negativa si
ottiene qualcosa di ancor piu alto del punto di partenza, qualcosa di “elevato” (significato anch’esso
presente nel verbo tedesco «autheben»).
" Hegel (1968, 31).

18



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

trova “in” lei. L’intera esperienza fenomenologica € per la coscienza I’esperienza che essa
¢ sempre “presso altro” e che ¢ questo “altro” a costituire la sua natura piu propria.

Nei primi capitoli della Fenomenologia questa alterita si manifestera a partire
dall’incontro della coscienza con il mondo della natura, presentandosi come qualcosa
d’altro sia rispetto all’oggettivita naturale sia rispetto a lei stessa. Nel I capitolo sara
I’impatto con ’'universalita immanente nel dato sensibile, nel II capitolo I’esperienza di
un «per altro» dentro la cosa della percezione, nel III capitolo la scoperta di leggi naturali
che lungi dall’essere «quiete» si manifestano come I’«inversione» di se stesse. A partire
dal IV capitolo I’alterita si presentera invece con 1 tratti dell’intersoggettivita umana:
I’oggettivita della relazione di riconoscimento con un’altra autocoscienza (IV capitolo), la
socialita che coopera alla «cosa» comune (V capitolo), le relazioni sociali, politiche e
storiche (VI capitolo). La coscienza fa I’esperienza radicale che tutti questi “altri”, da lei
incontrati al di fuori, sono in realta parte di lei. Non fanno semplicemente parte della sua
esperienza ma partecipano della sua stessa costituzione. La tesi di Hegel ¢ che la nostra
identita individuale ¢ composta da tutto cid che incontriamo: non solo le cose, ma anche
gli altri soggetti vivono “dentro” di noi.

Nella seconda parte dell’opera (a partire dalla terza sezione del V capitolo, quella
dedicata alla «Cosa stessa») la componente intersoggettiva sembra prendere decisamente
il sopravvento rispetto a quella “oggettiva”, proponendosi come la via maestra per
I’assoluto. Il motivo ¢ presto spiegato. Il confronto con I’altro soggetto ¢ quello piu
funzionale a “togliere” la coscienza: essa deve abbandonare la falsa consapevolezza della
propria “particolarita”, cio¢ della sua contrapposizione agli altri soggetti, per assumere
progressivamente coscienza della propria “universalita”. Universalita, nell’uso che ne fa
Hegel in queste pagine, significa “intersoggettivita” della coscienza, ovvero il suo essere
costituita come se stessa e come 1’altra, superamento della contrapposizione fra queste
due estremita, mediazione del sé con I’altro da sé.

Alla fine del VI capitolo il confronto fra due soggettivita reciprocamente opposte, in
cui I’una intende negare la validita dell’altra, si conclude con la reciproca «confessione»
che esse sono «lo stesso» e che quella falsa opposizione nasconde la loro identita. Come
scrive Hegel «I’io rimane uguale a se stesso nella sua esteriorizzazione (Entduflerung)
perfettan®, ovvero I’altro non ¢ propriamente altro ma solo I’esteriorizzazione dell’uno e
solo nell’identita con quell’altro sta la sua vera eguaglianza con sé. In altri termini:
I’universalita (ovvero I’intersoggettivita) ¢ condizione dell’individualita.

Qui sta il passaggio decisivo. E infatti evidente che la coscienza, a quel punto, non sara
piu quella di prima: si sta infatti “elevando” a qualcosa di superiore rispetto alla sua
finitezza particolare.

Gia nelle pagine dedicate alla «coscienza infelice», nel IV capitolo, Hegel aveva
chiarito come la condizione per superare I’infelicita fosse il «sacrificio» della coscienza
finita: essa doveva sacrificare se stessa a favore della «coscienza immutabiley, addirittura
«rinunciando» a sé e muovendosi «contro la propria singolarita»’.

Ci0 spiega la singolare circostanza per cui, raggiunto il riconoscimento reciproco alla
fine del capitolo VI, delle due coscienze non resta piu alcuna traccia, sostituite da un
sopraggiunto «spirito esistente», cosi come non resta piu alcuna traccia del loro
riconoscimento intersoggettivo, sostituito dall’autoriconoscimento solitario dello «spirito
esistente» con se stesso € piu precisamente fra i suoi due lati: fra la sua «essenza
universale» e la «singolarita che € assolutamente entro sé»'.

$ Hegel (2008, 444).
* Ivi, 153.
10 Tvi, 443.
19



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

A questo punto la “costruzione” dell’assoluto ha raggiunto il suo punto di svolta.
Questo «spirito esistente (daseiende Geist)» ¢ quell’oggettivita nella quale la coscienza
soggettiva doveva negarsi per riconoscersi come diversa e piu alta. Quel sacrificio
annunciato fin dalle pagine della «coscienza infelice» si ¢ infine compiuto. E tuttavia
quest’oggettivita ¢ emersa dall’interno della coscienza stessa. Si ¢ trattato infatti di una
sua presa di coscienza. In cio sta il carattere straordinario (e del tutto originale) di questa
“costruzione”. Si sta infatti formando un “in s¢” oggettivo a partire dal soggetto. Quell’in-
sé consiste solo in una differente consapevolezza del sé. E il nuovo «per sé» ad aver
determinato questo nuovo «in sé». La superiore consapevolezza ha prodotto un nuovo
status ontologico: non piu soggetto ma esistenza oggettiva (ovviamente un’oggettivita
posta ben al di 1a — e al di sopra — della precedente opposizione soggetto-oggetto).

Da cio lo specifico esito della Fenomenologia e la conseguente duplicita che lo
caratterizza. Da un lato si tratta di un in sé oggettivo (che giustamente Hegel alla fine
dell’opera qualifica come un’«esistenza nuova (das neue Dasein)»''. Dall’altro ¢é
un’esistenza che ha la forma di un sapere: in effetti ¢ “solo” una differente
consapevolezza. La formula del «sapere assoluto (absolutes Wissen)» mette insieme
questi due caratteri, ben definiti da Hegel con la celebre formula dell’«in sé e per sé».

2. Esito

Prendiamo in considerazione allora questa doppia natura del sapere assoluto: il suo
presentarsi come un sapere, quindi ancora con i caratteri della soggettivita da un lato, e la
sua assolutezza oggettiva, il suo collocarsi al di la del soggetto dall altro.

1l primo carattere, quello su cui Hegel insiste piu di tutto perché ¢ quanto emerge dal
percorso stesso della Fenomenologia, ¢ il suo presentarsi come 1’ultimo stadio di una
presa di coscienza: la soggettivita ha finalmente raggiunto una superiore e diversa
consapevolezza di sé. Essa non “si sa” piu come finita e particolare ma conosce se stessa
come universale, riconoscendo in questa sua universalita la specifica natura della propria
individualita. La coscienza non € piu nella sua immediatezza finita ma ¢ “trapassata” nella
sua mediazione (con gli oggetti, con i soggetti, con la societa e la storia). Si tratta di un lato
del sapere assoluto che potremmo chiamare “epistemologico”, perché esprime solo una
nostra conoscenza: alla fine “sappiamo” di non esser costituiti dalla nostra immediatezza
particolare ma di essere insieme individuali e universali',

Hegel avrebbe potuto fermarsi qui e non pretendere “di piu” dal percorso
fenomenologico. In effetti molte delle recenti interpretazioni di Hegel si fermano a questo
primo, semplice lato del sapere assoluto, con I’intenzione di renderlo compatibile con
buona parte delle prospettive filosofiche contemporanee®: si tratterebbe solo di una
conoscenza (benché di una sua forma “elevata”). Il sapere assoluto esprimerebbe percio la
nostra consapevolezza di essere sempre “presso altro”, o di essere “sociali”, ovvero di
“essere riconosciuti”’. Il carattere ‘“assoluto” di questo sapere consisterebbe
essenzialmente nel suo essere ab-solutus, sciolto, indipendente da altro, autoriferito. In

" vi, 531.
12 Hegel distingue individualita da particolarita. Quest’ultima indica una identita individuale contrapposta
alle altre individualita e quindi necessariamente finita. La vera individualita invece ¢ costituita dalla sua
implicazione con ’altro da sé, ponendosi quindi al tempo stesso come individuale e universale.
13 Mi riferisco soprattutto, ma non solo, alle letture americane di Hegel sorte a partire dagli anni Ottanta del
secolo scorso. Si veda, a titolo di esempio: Pippin (1989), Pinkard (2013), Brandom (2019), Ruggiu-Testa (a
cura di) (2003). Per uno sguardo complessivo cfr. Corti (2014). Interpretazioni “deflazionate” del sapere
assoluto sono presenti anche in Geraets (1984), Bodei (1987) (2014), Vinci (2021).

20



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

effetti Hegel ripete in continuazione che si tratta fondamentalmente di un sapere che
conosce se stesso, che ha «la forma del Sé»', il cui oggetto ¢ solo questo sapere stesso.
Con queste formule egli intende affermare il carattere riflessivo e autoriferito di questa
conoscenza, da cui deriverebbe la sua assolutezza. Infatti I’esser mediato di quel sapere
non sarebbe a sua volta mediabile da nient’altro: 'unica immediatezza possibile sarebbe
quella costituita dalla totalita delle mediazioni e la cui sussistenza ¢ condizione di quel
mediare.

Tuttavia, se facciamo attenzione alle pagine finali della Fenomenologia ci accorgiamo
ben presto che questa lettura del sapere assoluto rimane ben al di sotto delle pretese di
Hegel. E, come vedremo, non potrebbe essere altrimenti. L’obiettivo di conferire alla
nostra coscienza una nuova (e superiore) consapevolezza di s€ viene infatti accompagnato
dal raggiungimento di una tesi “ontologica” intorno alla natura della realta. In cio
consiste il secondo lato del sapere assoluto. Accanto alla tesi della mediazione della
nostra coscienza Hegel ha infatti sviluppato la tesi complementare della mediazione
concettuale di ogni realta: non si da nessun in-sé che non sia mediato dal sapere, che non
sia — percio — anche per-sé. Non vi ¢ alcuna sostanza autosussistente che sia indipendente
dal “sapere”: tutto cid che ¢ sostanziale si ¢ via via risolto nella relazionalita, nella
mediazione concettuale. Proprio nel capitolo dedicato al sapere assoluto Hegel chiarisce
in modo inequivoco che il senso ultimo del percorso fenomenologico ¢ stato quello di aver
prodotto «la metamorfosi (Verwandlung) di quell’in sé nel per sé, della sostanza nel
soggetton'’.

Ma allora, proprio grazie a quella metamorfosi, grazie al fatto che tutta la realta ¢
mediata e si ¢ fatta “per s¢€”, questa stessa mediazione universale si ¢ manifestata come
I’essenza del tutto. Se non vi ¢ alcun “in sé¢” che non sia mediato dal sapere assoluto, sara
proprio questo sapersi assoluto ad essere [’essenza del tutto. 11 corso fenomenologico ha
finito col trasformare 1’esperienza totalizzante della mediazione nella verita ultima e
finale. Quell’esperienza soggettiva, quel «fare (7un) proprio del Sé», ovvero «I’attivita
(Tun) che il Sé compie entro se stesso» non ¢ stata solo un’esperienza soggettiva ma va
assunta «come ogni essenzialita (Wesenheit) e ogni esistenza (Dasein)»'.

L’esito ontologico era percio inevitabile. La critica della sostanza (il suo sciogliersi nel
soggetto) si ¢ capovolta nel suo ristabilimento: c¢’e una sostanza delle cose ed ¢ il
pensiero, anzi il pensarsi. Cosi il concetto — in cui la sostanza doveva risolversi — ¢ stato
inevitabilmente ri-ontologizzato. Del resto, una tesi analoga era stata anticipata da Hegel
nella Prefazione, quando aveva affermato in modo perentorio che «solo lo spirituale (das
Geistige) ¢ il veramente reale (das Wirkliche)". Se & vero che non ci pud essere una
mediazione definitiva e che 1’esito di ogni mediazione ¢ a sua volta sempre mediabile, ¢
anche vero che I’attivita del mediare non ¢ a sua volta mediabile, ovvero ¢
un’immediatezza assoluta. In cio risiede la sua sostanzialita.

In questa trasformazione dell’esperienza conoscitiva in una realta ontologica
(nell’assoluto) svolge un ruolo decisivo la forza che Hegel attribuisce alla riflessione. E in
essa che va individuato il vero motore della Fenomenologia dello spirito. Com’¢ noto,
I’esperienza fenomenologica ¢ un movimento riflessivo grazie al quale ogni
immediatezza viene ricondotta alla sua mediazione con 1’altro. Dato che per Hegel in
quella mediazione risiede la verita dell’immediatezza iniziale, quell’immediatezza viene

' Hegel (2008, 523).
3 Tvi, 526.
' Ivi, 523. Con piu precisione Hegel scrive che il nostro «sapere» riguardante Dattivitd del Sé non
dev’essere riferito solo a quell’attivita ma va inteso come relativo a tutto cio che esiste, ovvero «¢ il sapere
di questo soggetto come della sostanza» (ibid.). Non si tratta di due saperi distinti ma del medesimo sapere.
7 1vi, p. 19.

21



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

totalmente risolta nel suo risultato. In altri termini la forza della riflessione non consiste
semplicemente nel mettere in relazione il dato iniziale con la sua mediazione bensi
nell’assumere come essenza di quel dato il processo riflessivo su di esso. Ne consegue che
la riflessione non rimane mai esterna e soggettiva ma diventa il movimento oggettivo di
quell’iniziale immediatezza.

[lluminante a questo proposito ¢ quanto Hegel scrive in un altro contesto, ovvero in una
fondamentale «Nota» contenuta nella Logica dell’essenza. Siamo nei paragrafi iniziali
dedicati alla categoria della riflessione, nei quali Hegel elabora le prime determinazioni in
cui si va articolando la sua nozione di essenza. Nella «Nota» alla riflessione esterna'®
Hegel prende posizione nei confronti del “giudizio riflettente” kantiano, una modalita di
riflessione che Hegel non ha difficolta a qualificare come “esterna”. Com’¢ noto, per Kant
il giudizio riflettente ¢ un’operazione soggettiva, grazie alla quale la nostra facolta di
giudizio individua nelle determinazioni particolari (oggetti naturali o manufatti umani,
come le opere d’arte) un “significato” universale, un’armonia formale, una finalita ultima,
che oltrepassa la loro mera determinazione empirica'’. Tuttavia Hegel, di contro alle
intenzioni kantiane, ritiene che quella riflessione non debba rimanere semplicemente
soggettiva ed esterna all’oggetto. Essa, infatti, individuando la presenza dell’universale
nel determinato, ne svelerebbe 1’essenza, risolvendo in tal modo quella determinazione
nella sua verita ultima. In breve: la riflessione trasforma il determinato nell’universale. La
mediazione del dato (I'universale cui esso ¢ stato ricondotto) «vale come essenza di
quell’immediato dal quale si comincia»®. L’ immediato ¢ stato risolto nella riflessione
stessa. Di quella determinazione, dei suoi caratteri empirici, della sua naturalita e datita,
non ¢ rimasto piu nulla. La riflessione non si ¢ limitata a mettere in relazione il particolare
col suo universale ma ha trasformato quel dato nel concetto universale, senza lasciare
alcun residuo dietro di s€. E infatti — conclude Hegel — quel dato iniziale, dopo I’intervento
della riflessione, «vale come un nulloy, sicché le risultanti di quella operazione riflessiva
«valgon non gia come un che di estrinseco rispetto a lui, ma come il suo essere vero e
proprio»”'. Quell’esperienza riflessiva sulla cosa € diventata la cosa, la vera cosa, I’unica
cosa veramente rimasta, perché I’unica essenziale. In tal modo la riflessione ha perso la
sua “esteriorita” trasformandosi nella «riflessione assoluta»*.

Questa nozione di riflessione, cosi ben delineata in queste poche ma fondamentali
pagine della Scienza della Logica, ¢ il motore segreto dell’idealismo oggettivo di Hegel, il
vero artefice della sua “costruzione” dell’assoluto, di un assoluto che ha potuto assumere
in tal modo la forma del “sapere-sé”. E questa riflessione (che potremmo perfino chiamare
“produttiva®) a risolvere [ esperienza fenomenologica in un ‘ontologia®. L unico vero in
sé rimasto ¢ questa infinita riflessione su di sé operata dal sapere, nella quale 1’esperienza
fenomenologica viene elevata ad assoluto.

'8 Hegel (1968, 449-451).

! Cfr. Kant (1974, 18-20). La finalita nel caso del giudizio estetico ¢ solo «formale», mentre nel caso del
giudizio teleologico ¢ «realey (ivi, 35).

2 Hegel 1968, 450.

2! Ibidem.

2 Ibidem.

2 Non ¢ casuale la scelta hegeliana di denominare 1’esperienza fenomenologica della coscienza un’attivita,
un fare (das Tun), come abbiamo visto poc’anzi.

* La coincidenza fra «attivita del conoscere» e «natura della cosa» ¢ il tema fondamentale dell’ultimo
sillogismo della filosofia, con cui si conclude I’ Enciclopedia delle scienze filosofiche (Hegel 1983, 566 [§
577]). Risulta percio del tutto pertinente I’interpretazione heideggeriana secondo cui col termine
«esperienza» Hegel intende «1’essere dell’ente» (Heidegger 1968, 164), cio¢ la verita delle cose. Dato che
quell’esperienza si risolve nel sapere-sé, cio¢ nella «presentazione del soggetto assoluto a se stesso», finisce
per diventare «la parusia dell’ Assoluto» (ivi, 169).

22



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

Senza I’attribuzione alla riflessione di questa capacita produttiva (o “trasfigurativa’)
non sarebbe possibile risolvere nello spirito la totalita delle cose. Lo spirito rimarrebbe
solo la dimensione in cui si fa esperienza del mondo, degli altri, della storia, senza poter
risolvere quell’esperienza nell’unico vero mondo, nell’unico vero “in sé€”, cio¢ nel per sé
oggettivo. La Fenomenologia tornerebbe ad essere solo la nostra esperienza del carattere
mediato del reale, senza che questa mediazione si potesse risolvere nell’unica vera realta.

Da questa torsione ontologica del sapere assoluto ¢ necessario prendere congedo. E
non solo perché I’attribuzione alla riflessione di quella capacita trasformativa risulta
ingiustificata, ma anche perché solo salvaguardando I’irriducibilita del qualcosa rispetto
alla mediazione potremmo preservare la capacita della dialettica di aprire all’alterita e alla
differenza. Se I’esperienza del mediare non lascia dietro di sé alcun “residuo”, se le cose si
risolvono nella riflessione sulle cose, tutto € destinato a ridursi nell’autoriflessivita del
sapersi. La stessa processualita, la storicita, il divenire si risolverebbero nell’infinito
ripetersi dell’identico.

3. Riscatto

Come ‘“salvare” il sapere assoluto dal suo risolversi in una riproposizione del
sostanzialismo metafisico? Come “salvare” 1 risultati piu rilevanti dell’esperienza
fenomenologica mantenendola nel suo porsi solo come un’esperienza e preservandola
dalla sua trasformazione ontologica? Non ¢ forse il caso, allora, di riprendere in mano
quel percorso fenomenologico, per svelarne altre componenti essenziali, oscurate in
conclusione dal risultato finale? E in quell’esito, apparentemente univoco, non si
nascondono forse alcune tesi filosofiche che possono essere valorizzate anche in un
contesto differente rispetto a quello che ha in mente Hegel?

Certo, noi sappiamo quale sia il risultato cui Hegel tiene per davvero. Le parole da lui
usate nelle pagine finali dell’opera sono inequivocabili. Ma non possiamo di certo
ignorare quanto era emerso nella lunga genesi, dalla quale emergono almeno altre due tesi
fondamentali, entrambe argomentate e difese da Hegel in molteplici luoghi
fenomenologici. La nozione di sapere assoluto non le mette in discussione. Anzi, per certi
versi, le contiene dentro di sé, anche se la sua pretesa ontologica rischia di
comprometterne la portata e gli effetti.

La prima tesi afferma che non si da alcuna immediatezza che non sia mediata, che non
c’¢ alcun “in s&” delle cose indipendente dalla riflessione su di esso. Ma se non ci si puo
fermare davanti ad alcun “in sé”, il processo del mediare diventa necessariamente infinito.
Ebbene la condizione di quell’infinita € proprio I’irriducibilita del qualcosa, la sua unicita,
la sua infinita resistenza al potere riflessivo. L’infinita della mediazione entra percio in
conflitto con la pretesa della riflessione di risolvere ogni immediatezza al suo interno
senza residui®.

La seconda tesi ¢ la speculare presa di coscienza che anche la soggettivita ¢ mediata da
altro, che essa non € mai sola con se stessa, ma ¢ intrecciata con gli oggetti e i con soggetti
che incontra nel suo percorso. La “particolarita” della coscienza ¢ percio falsa,
contraddetta dalla sua costitutiva “universalita”. Questa si presenta come un’oggettivita
da cui la coscienza dipende e che non riesce mai del tutto a fare propria, un’oggettivita che
via via si rivela come la sua vera essenza. A questa oggettivita indipendente Hegel da il

2 «Non potrebbe esserci alcuna mediazione senza il qualcosa, Nell’immediatezza non si trova il suo esser
mediato allo stesso modo che nella mediazione un immediato che verrebbe mediato. Hegel ha trascurato
questa differenza (...) “Mediazione” non significa affatto che essa assorbe tutto, anzi postula qualcosa da
mediare, non assorbibile» (Adorno 2004, 155).

23



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

nome di “spirito”, una realta non solo molto piu ampia ed estesa rispetto all’individuo ma
anche dotata di una razionalita che oltrepassa le ragioni finite della coscienza particolare,
affondando le sue radici nell’/dea logica.

Si tratta ora di ripensare quella realta oggettiva — che oltrepassa la coscienza finita — in
termini diversi dalla sua comprensione come un in-sé autoriflessivo. Hegel, in effetti, vuol
condurre la nostra esperienza a un esito in cui essa non solo si comprenda come
autoriflessiva ma riconosca in quell’autoriflessivita anche la condizione della sua
assolutezza. Elevata a tale assolutezza, quell’autoriflessivita diventa cosi il fondamento
della totalita delle cose. Questa tesi sara riproposta e consolidata nel corso della Scienza
della Logica, quando, nel passaggio dall’«essenza» al «concetto», Hegel porra
nell’autoriflessivita del concetto la condizione della sostanza®. Confermera questo
quadro il terzo sillogismo della «Filosofia» — alla conclusione dell’ Enciclopedia delle
scienze filosofiche —quando «la ragione che sa se stessa» sara esposta come la condizione
sia della natura sia dello spirito (entrambi ridotti a semplici Erscheinungen, ovvero a
«manifestazioni della ragione che sa se stessa»®’).

E dunque alla nozione di «spirito» che dobbiamo ritornare, mantenendone le
caratteristiche di oggettivita indipendente dai soggetti ma al tempo stesso parte essenziale
di essi. Si tratta tuttavia di ripensare quella nozione abbandonandone la pretesa
assolutistica e totalizzante conferitole da Hegel. Nel corso dello sviluppo fenomenologico
quell’oggettivita, apparsa a lungo indipendente, altra, se non ostile, si manifesta a un certo
punto (siamo alla fine del capitolo V) come una realta in cui gli individui si riconoscono.
Hegel la chiama il «fare di tutti e di ciascuno»®®, svelandola come il mondo storico-sociale
in cui ogni individualita si intreccia con le altre individualita e con gli oggetti del loro
operare. Ora, il carattere primario che Hegel in quelle pagine conferisce a tale oggettivita
non ¢ quello teoretico-ontologico del sapersi (in cui — alla fine dell’opera — si risolve ogni
essenzialitd) ma ¢ il carattere normativo del mondo etico.

Cio che costituisce I’oggetto della coscienza ha il significato di essere il vero; il vero é e
vale nel senso di essere e di avere validita in se stesso e per se stesso; € la cosa assoluta
che non soffre piu dell’opposizione fra la certezza e la sua verita, fra I’'universale e il
singolo, fra lo scopo e la sua realta (...) ecco perché questa cosa ¢ la sostanza etica®.

Il carattere normativo dello spirito, in realta, era gia emerso nel capitolo I'V, quando Hegel
aveva individuato nell’oggettivita della relazione di riconoscimento la presenza dello
spirito, li definito «lo che &€ Noi, e Noi che ¢ Io»™*. Benché in quelle celebri pagine Hegel
non qualifichi mai la relazione di riconoscimento come una relazione etica, questa resta
implicita nella tesi della necessaria reciprocita del riconoscimento, in cui non basta il
desiderio “egoistico” di venir riconosciuto, ma diventa indispensabile la volonta
“altruistica” di dover riconoscere attivamente 1’altro.

Ciascuna vede [’altra fare la stessa cosa che essa fa; ciascuna fa per parte sua proprio cio
che sollecita nell’altra; e anche quel che fa, pertanto, lo fa solamente nella misura in cui
I’altra fa lo stesso. Il fare unilaterale sarebbe inutile, poiché cio che deve accadere puo
istituirsi solo grazie a entrambe’’.

*% Hegel (1968, 652-657).

*7 Hegel (1983, 566, § 577).

2% Hegel (2008, 278).

¥ Ivi, 279.

0 Ivi, 127.

3! Ivi, 129. Hegel nasconde il motivo vero di questa necessaria reciprocita, ma ¢ evidente che nessuna
autocoscienza possa sentirsi riconosciuta da una soggettivita che lei non ritenga capace e degna di

24



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

Quel carattere normativo, sottaciuto nelle pagine del capitolo IV, diventa del tutto
esplicito alla fine del VI, dove il riconoscimento assume i tratti della «riconciliazione» e
del «perdono» reciproco®. Proprio in quelle pagine Hegel mette in rilievo il carattere
oggettivo, quasi impersonale, della riconciliazione, che alla fine si impone sulla due
soggettivita, fino a quel momento in lotta. Esse quindi si trovano, per I’ennesima volta, a
fare i conti con un’oggettivita (da Hegel denominata «spirito esistente»*®) che le conduce
a riconciliarsi e a riconoscersi universali. Qui si rischiara la tesi fenomenologica secondo
cui la nostra individualita € non solo il prodotto dei rapporti di riconoscimento, ma ¢
soprattutto il prodotto della normativitda sottesa a tali rapporti. Noi non siamo
semplicemente il risultato delle relazioni intersoggettive o dell’altro soggetto, ma
portiamo in noi il sigillo dell’oggettivita etica implicita in tali relazioni riconoscitive.
Siamo il prodotto di un ethos originario che precede e forma la nostra identita
individuale™.

Tuttavia in tale eticita originaria Hegel fa irrompere la forza negativa della riflessione,
che col suo potere trasfigurativo risolve quello spirito oggettivo normativamente
caratterizzato in un sapersi teoretico conclusivo, da cui sparisce ogni traccia di eticita. La
riflessione non conosce ostacoli e anche quella sostanza etica alla fine viene ricondotta
nella pura dimensione della trasparenza teoretica.

Di contro a tale esito si tratta invece di restituire a quell’ethos originario (in cui risiede
I’oggettivita dello spirito) la sua irriducibilita alla riflessione e al sapersi. In altri termini
va riconosciuta la natura etica nascosta all’interno del sapere assoluto®. Per ottenere
I’assolutezza dell’autoriferimento riflessivo Hegel ha dovuto reprimerla. Va invece
liberata. Un sapere assoluto riscattato in termini normativi potra cosi restituire alla
differenza e all’alterita tutto cio che le rende irriducibili all’identita e al sapere. Al tempo
stesso esso potra conferire alla dialettica la sua piena valenza critica, la sua resistenza nei
confronti di ogni tentazione di riaffermare la positivita dell’esistente. Infine, solo questo
rovesciamento normativo del sapere assoluto restituira ai soggetti la loro vera autonomia:
questa ha certamente nella relazione con I’altro la sua condizione fondamentale, ma non
puo risolversi, senza residui, in quella relazione medesima. E unicamente il carattere etico
della relazione reciproca consente ai soggetti la reciproca irriducibilita, ovvero la radice
della loro incomparabile unicita.

riconoscerla. Ebbene, ritenere qualcuno degno di riconoscere significa averlo attivamente riconosciuto.

2 1vi, 443.

3 «La parola della riconciliazione & lo spirito esistente» (ibid.) e ancora: «Il si della riconciliazione (...) ¢
I’esistenza dell’To che si ¢ esteso fino alla dualitay (ivi, 444).

3 Che il riconoscimento sia essenzialmente il risultato di un ethos originario € non semplicemente di un
rapporto intersoggettivo ¢ la tesi sostenuta in Cortella 2023.

3 Sia Vinci (1999) e Vinci (2021), sia Andreozzi (2023), tematizzano la radice intersoggettiva e
riconoscitiva del sapere assoluto hegeliano, tuttavia non ne svelano fino in fondo la fondamentale natura
etica, il che li trattiene dal mettere in luce I’inevitabile incompatibilita fra questa radice e il risultato
teoretico conclusivo.

25



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

Bibliografia

Adorno Th. W. (2004), Dialettica negativa, Torino: Einaudi.

Andreozzi G. (2023), Conciliazione delle autocoscienze e intersoggettivita del sapere
assoluto, in «Archivio di storia della cultura», XXXVI: 203-230.

Bodei R. (1987), Scomposizioni. Forme dell individuo moderno, Torino: Einaudi.

— (2014), La civetta e la talpa. Sistema ed epoca in Hegel, Bologna: I1 Mulino.

Brandom R. (2019), 4 Spirit of Trust: A Reading of Hegel's Phenomenology, Cambridge
(Mass.): Harvard University Press.

Cortella L. (2023), L ethos del riconoscimento, Roma-Bari: Laterza.

Corti L. (2014), Ritratti hegeliani. Un capitolo della filosofia americana contemporanea,
Roma: Carocci.

Geraets Th. (1984), Lo spirito assoluto come apertura del sistema hegeliano, Napoli:
Bibliopolis.

Hegel G.W.F. (1968), Scienza della logica, Bari: Laterza.

— (1983), Enciclopedia delle scienze filosofiche, Roma-Bari: Laterza.

— (2008), La fenomenologia dello spirito, Torino: Einaudi.

Heidegger M. (1968), Sentieri interrotti, Firenze: La Nuova Italia.

Kant I. (1974), Critica del giudizio, Roma-Bari: Laterza.

Pinkard T. (2013), La Fenomenologia di Hegel. La socialita della ragione, Milano-Udine:
Mimesis.

Pippin R. (1989), Hegels Idealism. The Satisfaction of Self-Consciousness, Cambridge:
Cambridge University Press.

Ruggiu L., Testa I. (a cura di) (2003), Hegel contemporaneo. La ricezione americana di
Hegel a confronto con la tradizione europea, Milano: Guerini e Associati.

Vinci P. (1999), “Coscienza infelice” e ‘“anima bella”. Commentario della
Fenomenologia dello Spirito di Hegel, Milano: Guerini e Associati.

— (2021), Spirito e tempo. Commentario della Fenomenologia dello spirito. Il sapere
assoluto, Napoli: Istituto Italiano per gli Studi Filosofici Press.

26



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

«La fenomenologia della coscienza filosofica». Il mémoire di Foucault su Hegel e
I’essenza onto-sociale del sapere assoluto
Alberto Destasio, Universita di Catania, alberto.destasio@outlook.it

Abstract

This essay examines Michel Foucault’s early engagement with Hegel in his 1949 mé-
moire La constitution d’un transcendantal historique dans la Phénoménologie de I’esprit
de Hegel. It reconstructs Foucault’s interpretation of Hegel’s Phenomenology of Spirit as
the exposition of a historical-transcendental field in which subjectivity and objectivity are
mutually constituted through the development of consciousness. The analysis explores
how this field culminates in absolute knowledge, conceived not as a subjective abstraction
but as the immanent unity of thought and being within the social ontology of modernity.
The essay further contrasts this early reading with Foucault’s later archaeological works,
showing a shift from a unified philosophical totality to a plural, dispersed epistemic field.
Finally, it argues that the absolute in Hegel does not entail an apologetic closure of history
but functions as a speculative-critical structure enabling the ontological possibility of a
transformative and emancipatory relation to the present. Against both transcendentalist
and merely communicative interpretations, the paper defends the critical potential of
Hegel’s concept of the absolute as a dynamic site of social rationality.

Keywords
Foucault; Hegel; Historical Trascendental; Absolute Knowledge; General Intellect;
Habermas.

1. Il trascendentale storico nella Fenomenologia hegeliana

1. L’11 giugno 1949, sotto la direzione di Jean Hyppolite, Michel Foucault presenta alla
Sorbonne il suo mémoire in filosofia dal titolo La costituzione di un trascendentale stori-
co nella Fenomenologia dello spirito di Hegel'.

Foucault apre questo suo lavoro giovanile ammettendo un truismo: Hegel non ha af-
frontato direttamente né il problema del trascendentale, né, tanto meno, quello del trascen-
dentale storico. Anzi, la sua filosofia, sin dalla Differenzschrift, ha avuto come obiettivo
precipuo il superamento non solo delle filosofie della riflessione di Kant e di Fichte, ma
anche della stessa problematica del trascendentale cosi come era stata istituita da Kant, os-
sia come questione cruciale, compito esclusivo, del sapere filosofico. In Fede e sapere,
Hegel, servendosi del metodo della critica immanente, ossia valutando la coerenza interna
tra i risultati di una certa filosofia e suoi presupposti, sostiene che Kant non ha mantenuto
le sue piu profonde e vere promesse speculative contenute nella dottrina dell’immagina-
zione trascendentale e nella dottrina dell’unita trascendentale dell’appercezione. Tuttavia,
Hegel fara consapevolmente getto della problematica del trascendentale, che considerera
sempre una funzione del pensiero finito, soggettivistico e intellettualistico. Un pensiero,
cio¢, incapace di cogliere la struttura metafisica dell’assoluto come unita speculativa di
pensiero ed essere.

Ora, la dichiarazione di questo truismo ¢ funzionale all’impostazione dell’esegesi fou-
caultiana. Secondo Foucault, il fatto che una certa filosofia ha evitato o non ha affrontato

' Su questo lavoro giovanile di Foucault cfr. Vuillerod (2022), Roberts-Garatt (2024).
28



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

volutamente un problema, non assicura ’estraneita di tale filosofia rispetto a un campo
problematico storicamente determinato (ad esempio il problema del trascendentale solle-
vato da Kant), il quale ha reso possibile, a guisa di un trascendentale storico, I’accadere
filosofico delle filosofie successive. «E solo la costituzione di un trascendentale storico
che puo permettere di porre a un autore una questione alla quale egli stesso non ha risposto
esplicitamente»”. La circolaritd diallelatica di questa posizione ¢ ammessa dallo stesso
Foucault: si puo porre il problema del trascendentale storico nella filosofia di Hegel sol-
tanto se questo problema ¢ gia risolto, cio¢ soltanto se il problema del trascendentale ¢ gia
un tema che informa e orienta i sistemi di pensiero a venire. Meglio: ¢ perché esiste de
facto qualcosa come un “trascendentale storico” che la filosofia di Hegel puo essere inter-
rogata a partire da una problematica a cui essa non si ¢ consacrata. La problematica del
trascendentale e il problema del trascendentale storico provano la loro validita I’'una me-
diante I’altro. O, per utilizzare il lessico del Foucault della seconda meta degli anni Ses-
santa, il problema del trascendentale inerisce all’*“a priori storico” che colloca gli enuncia-
ti filosofici nel campo storico-epistemico della modernita. Una data esperienza storica,
quale I’invenzione del trascendentale da parte di Kant, apre una problematica filosofica
che stabilisce la condizione di possibilita delle future esperienze filosofiche. «Quando si
passa da Kant ai suoi successori, non si passa da un momento della storia a un altro, ma si
passa da un mondo di esperienze storicamente effettive (le opere di Kant), a un mondo
possibile d’esperienza storica»’. Gia da queste rapide considerazioni, appare evidente
I’incidenza di questo lavoro giovanile sull’insieme di problematiche che verranno trattate
in Le parole e le cose e ne L archeologia del sapere (la concezione storica delle epistemi,
la nozione di “a priori storico”).

2. Nel primo capitolo del mémoire, Foucault prova a definire gli elementi essenziali del
campo trascendentale in Hegel. Una filosofia trascendentale deve presentarsi, anzitutto,
come una filosofia dell’oggettivita, in quanto ¢ I’esigenza di fondare 1’oggettivita nel pen-
siero a rendere necessario il pensiero del trascendentale. Ma, nota subito Foucault,
I’oggettivita, proprio perché va fondata e spiegata, non puo essere limitata all’esperienza.
Essa non coincide con una pura esteriorita contingente. L’ oggettivita ¢ cio a partire da cui
un soggetto puo fare un’esperienza conosciuta del mondo. Il problema della oggettivita, in
altri termini, chiama in causa il problema della relazione tra soggetto e oggetto. Il sapere
trascendentale, che definisce i1 principi costitutivi dell’esperienza, ¢ co-estensivo
all’ambito della oggettivita. Ogni indagine sulla problematica del campo trascendentale ¢
sospesa tra questi due poli. Di qui la pluralita delle soluzioni. In Kant, le condizioni di di-
ritto, i principi costitutivi, sono la legittimazione del fatto dell’esperienza scientifica. «E la
scienza, privata di fondamento, che impone la sua oggettivita alla riflessione trascenden-
tale». Poiché I’esperienza della scienza ¢ reale, e per cio stesso possibile, Kant indaga il
modo in cui le conoscenze scientifiche sono possibili. Kant ricorre a una doppia deduzio-
ne “dall’alto” e “dal basso” delle categorie, ma in entrambi casi ¢ in questione un raddop-
piamento trascendentale dell’empirico, I’omologia infondata tra mondo degli oggetti e
oggettivita®. L attivita costituente si rivolge a una datita che, in quanto datita, ¢ gia da

2 Foucault (2024, 65, traduzione mia). Com’¢ noto, all’interno della Hegel Forschung, sara soprattutto Pip-
pin (1989) a leggere Hegel a partire dal campo problematico aperto da Kant. Egli individua nel capitolo sul
sapere “assoluto”, e specie nell’espressione “forma dell’oggettivita”, la massima eredita post-metafisica di
Kant.

% Foucault (2024, 65).

* L’idea (gia hegeliana) del trascendentale kantiano come mera re-duplicazione dell’empirico sara al centro
del capitolo “L’uomo ¢ i suoi duplicati” de Le parole e le cose e verra ripresa da Deleuze in Differenza e ri-
petizione all’interno di una critica serrata all’immagine del pensiero del riconoscimento e del senso comune.
«Si diceva che bisogna giudicare I’ITmmagine del pensiero sulle sue pretese di diritto, non secondo le obie-
zioni di fatto. Ma per 1’appunto, cio che va rimproverato all’immagine del pensiero ¢ di avere fondato un suo

29



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

sempre costituita. I due percorsi della deduzione si giustappongono in un parallelismo in-
finito, impossibile da risolvere in unita. L’idealismo trascendentale ¢ il rivestimento di un
empirismo assoluto. Fichte, invece, per dissipare «l’equivoco empirista di Kanty», ha reso
I’oggettivita il risultato dell’attivita produttiva dell’To. In questo modo, pero, a misura che
I’oggettivita viene presa nell’infinita azione pratico-espansiva dell’lo, il sapere trascen-
dentale fichtiano, come rilevera Schelling nei suoi scambi polemici con Fichte, non puo
fondare alcuna filosofia della natura, perché il non-lo, in s¢, non ha alcuna consistenza, al-
cuna autonomia’. Ma se il compito di un campo trascendentale ¢ la definizione non solo di
una totalita di esperienze costituente una natura, ma anche di un’attivita trascendentale co-
noscitiva in cui si inscrive la possibilita dell’azione (e non il contrario), allora, in tal senso,
neanche il pensiero di Fichte, per Foucault, istituisce un campo trascendentale consistente
coi suoi principi. Foucault compendia cosi le differenze tra i due campi trascendentali
kantiani e fichtiani: «in Kant, I’oggettivita appariva troppo presto, perché era collocata al
livello stesso del dato; in Fichte, essa appariva troppo tardi, malgrado 1’apparenza, in un
momento in cui I’attivita trascendentale era gia a pieno regime. In entrambi i casi, essa
mancava ci0o che apparteneva alla sua natura: delimitare il campo trascendentale»
dell’oggettivita®.

Ora, in Hegel si squaderna uno scenario trascendentale radicalmente diverso e, per cer-
ti versi, risolutivo. 1l soggetto, lungi dal fornire gli elementi costituenti dell’esperienza
possibile, ¢ inghiottito nell’esperienza reale della storia. Il soggetto ¢ cio per cui si da
qualcosa come I’esperienza. Il mondo, I’esperienza, sono delle espressioni reali del sog-
getto. L oggettivita ¢, anzitutto, I'unione dell’esperienza e del soggetto. «L’oggettivita e il
soggetto che conosce si sviluppano nel modo dell’azione reciproca»’. A ogni modificazio-
ne figurale della coscienza che conosce, corrisponde una nuova esperienza storica del
mondo. Il rapporto soggetto-oggetto accade lungo un processo segnato dal negativo. Nel
passaggio dal terzo al quarto capitolo della Fenomenologia, quando la coscienza perde sé
stessa nell’oggetto, questa perdita diviene 1’essenza della coscienza, il suo nuovo oggetto;
per converso, quando la coscienza fa esperienza del mondo come di una realizzazione di
una potenza soggettiva (la liberta, la moralita), a quel punto 1’oggettivita svanisce, € con
essa il mondo che ha creato (I’anima bella). «Poiché esse appaiono come la negativita re-
ciproca I’una dell’altra, I’oggettivita e la soggettivita sono dei momenti fluttuanti contin-
genti di una realta che resta; questa realta che risiede tra queste due nozioni in movimenti
¢ la Cosa stessa. [...] In altri termini, la coscienza riconosce nella cosa stessa una soggetti-
vita e una oggettivita che fanno una cosa sola. E una compenetrazione dell’oggettivo e del
soggetto, che si presenta immediatamente come oggettiva essa stessa, e si realizza al livel-
lo dell’oggettivitan®. L’ oggettivita appare, pertanto, come la coscienza che ha ricono-
sciuto la sua opera nel mondo, al punto che la conoscenza di sé della coscienza ¢ cono-
scenza del mondo. Il vero, che manifesta la verita, ¢ la realta di questa auto-appropriazio-
ne della realta da parte dello spirito. Soggettivita e oggettivita divengono entrambi termini
costituenti. «La coscienza in ciascuna delle sue figure nuove costituisce la sua oggettivita,
come la forma in cui essa si esprimera, e, inversamente, I’ oggettivita costituira la soggetti-
vita, poiché essa ne ¢ la verita, e poiché, senza di essa, quest’ultima non arriverebbe a rea-
lizzarsi»’. Nella ragione, la soggettivita ¢ la forma nella quale lo spirito appare a sé stesso.

supposto diritto sull’estrapolazione di taluni fatti, e di fatti particolarmente insignificanti, attinenti alla bana-
lita quotidiana stessa e al Riconoscimento, come se il pensiero non dovesse cercare i propri modelli in av-
venture piu strane e pit compromettenti. [...] Kant ricalca cosi le strutture dette trascendentali sugli atti em-
pirici di una coscienza psicologica» (Deleuze 1971, 220-221).
® Cfr. Schelling (1986).
® Foucault (2024, 77-78).
7 1vi, 80.
8 1vi, 81.
® Ibidem.

30



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

In tal senso, superando la definizione kantiana, per Hegel la verita «non ¢ un nuovo modo
di rapportarsi allo stesso oggetto, né soprattutto lo stesso modo di rapportarsi a un nuovo
oggetto», secondo lo schema ancora concordanziale e intellettualistico della adaequatio.
Essa ¢ il «sapere dei rapporti che la coscienza ha da sempre avuto col suo oggetto»'®. Cosi,
il sapere non ¢ costituzione di un’esperienza pre-determinata, ma esperienza stessa di sé,
che la Fenomenologia rende oggetto di un sapere atto a costruire il sistema. La Fenome-
nologia ¢ la storia genetica del trascendentale, il sapere del processo di costituzione del sa-
pere di sé equivalente al mondo, nonché la condizione di possibilita del sistema. Questo ¢
il nucleo del trascendentale hegeliano, I’'unico trascendentale possibile iuxta propria prin-
cipia (secondo Foucault). Il trascendentale hegeliano, infatti, ¢ costruzione del sapere in
quanto costruzione dell’oggettivita: il primo ¢ il nucleo veritativo della seconda, laddove
la seconda ¢ il teatro dell’effettualita del sapere.

Ne viene che nell’idea hegeliana del sapere vi ¢ la perfetta compenetrazione dinamica
del trascendentale e dell’empirico, ove uno non ha un primato deduttivo sull’altro.
L’esposizione di questo campo trascendentale, che culmina nel sapere assoluto, avviene,
secondo Foucault, attraverso un doppio metodo parallelo: progressivo e regressivo. Nella
prima strada, la coscienza estende vieppiu le proprie determinazioni: si passa dalla co-
scienza sensibile, la piu vuota proprio in quanto rivolta alla mera singolarita contingenti
dei dati, al soggetto infinitamente complesso di una esperienza piu ricca (come 1’esperien-
za religiosa). In questo percorso, la coscienza conquista, mediante il sapere, I’intera espe-
rienza mondana, ma perché quest’ultima coincide sempre piu col sapere. Questa prima via
sintetica, in cui ¢ in gioco I’estensione dell’esperienza del soggetto, ¢ raddoppiata da un
percorso regressivo «che mostra come I’estrema esteriorita del soggetto e dell’oggetto ¢,
in realta, una pura e semplice interiorita», espressa nella limpida uguaglianza Io=Io. La
Fenomenologia, pertanto, ¢ percorsa da una progressione empirica e da una regressione
trascendentale. A misura che la coscienza fa esperienza del mondo, essa, al contempo,
come spirito assoluto, fa esperienza di sé, approfondisce il sapere di sé come sapere del
mondo. Il coglimento di molte determinazioni ha come correlato la semplicita pluri-
mediata dell’astratto. L’identita lo=Io ¢ un’espressione che indica questo doppio movi-
mento simultaneo di assorbimento del mondo e di approfondimento di s¢ da parte dello
spirito: il sapere di sé dello spirito € sapere del mondo, perché il mondo, al termine del per-
corso di acquisizione/arricchimento esperienziale della coscienza, non ¢ piu altra cosa dal
sapere. Questo ¢ il nucleo della dottrina hegeliana della completa immanenza dell’attivita
dello spirito. Lo spirito non rimane al riparo dalle proprie estrinsecazioni, intese come ca-
dute, al modo della costruzione schellinghiana del rapporto tra determinazioni mondane e
Assoluto. Lo spirito hegeliano ¢ tanto esteso nella realta, quanto approfondito riflessiva-
mente in s¢ stesso. Richiamiamo, a tal proposito, un noto testo della Prefazione alla Feno-
menologia:

La forza dello spirito ¢ grande solamente quanto lo ¢ la sua estrinsecazione; la sua profondi-
ta ¢ proporzionale solamente al suo coraggio di espandersi e perdersi mentre si esplica'’.

L’oggettivita del mondo ¢ I’oggettivita del sapere, ma di un sapere che in tanto ¢ sapere di
sé, in quanto ¢ sapere del mondo. Cosi come lo spirito si sa nel mondo, il mondo, indistin-
guibile dal sapere di sé dello spirito, sa s¢ stesso nel sapere universale della coscienza. Ma
I’esperienza del mondo da parte della coscienza ¢ esperienza convertibile in sapere uni-
versale perché, lungo il percorso storico, I’essere del mondo ¢ divenuto in sé astrazione,
universalita concreta. Il sapere assoluto € un sapere necessario perché 1’'universale non ¢

° Ivi, 89.
" Hegel (2013, 59).
31



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

piu la funzione sintetica dell’lo-penso kantiano, ossia di una forma della riflessione ester-
na, ma la cifra ontologica dell’essere sociale del mondo moderno, che lo spirito riconosce
come sua propria creazione, non come insieme di datita contingenti. Lo spirito in tanto si
eguaglia al mondo in quanto il mondo ha gia assunto in sé, nel percorso esperienziale della
coscienza, le determinazioni essenziali dello spirito, ossia ’universalita e il sapere: perché
I’oggettivita mondana ¢ fondata sul sapere. Ed ¢ per questa ragione che il sapere assoluto
puo essere presso di sé nell’essere-altro. Ma ritorneremo a breve su questo punto.

Per Hegel, questo sapere trascendentale che sa sé stesso come il mondo, contiene in lui
qualcosa che non ¢ sapere, ma che ¢ mondo: questo qualcosa, ¢ la totalita delle esperienze, &
il corso degli eventi attraverso il quale si costituisce il sapere assoluto'.

Nel sapere assoluto, si realizza pienamente la dimensione del per-noi hegeliano come to-
talita saputa e mediata dell’esperienza. In tal senso, il per noi=sapere assoluto ¢ il vero
luogo dell’attivita trascendentale nella sua funzione costitutrice, che salva la continuita tra
in-sé e per-sé. «L’essere-per-noi, in quanto manifesta la costituzione trascendentale
dell’esperienza, non si deve situare in rapporto a cio che € questa esperienza per sé stessa,
né in rapporto a cio che essa € in verita in un sapere piu profondo. [..] Questo “noi”, di cui
abbiamo visto che era all’inizio la coscienza ideale di un soggetto che avrebbe realizzato
la totalita dell’esperienza, finisce dunque per rivelarsi come il soggetto trascendentale che
costituisce 1’esperienza, ma che appare come tale soltanto nell’investigazione fenomeno-
logica»". L’esperienza per-noi € il campo trascendentale che consente 1’esposizione del
movimento tra in-sé e per-s€. Ma, a ben vedere, questo campo non equivale alla coscienza
empirica del filosofo che ricostruisce la totalita del percorso della coscienza. Foucault
contesta I’interpretazione che il giovane Marx fornisce del sapere assoluto, secondo cui
quest’ultimo ¢ il culmine soggettivo e puramente teoretico dell’intera esperienza della co-
scienza, incarnata nel filosofo Hegel. Per Foucault, cioe, la realta concreta del sapere asso-
luto non ¢ la realta di una soggettivita astratta e di un puro sapere, né la dimensione indivi-
duale, umana troppo umana, dello sguardo hegeliano. Inoltre, ancora contra Marx, il sape-
re assoluto non ¢ il luogo del superamento irreale dell’oggettivita svanita nel sapere, di
una natura che ¢ falsa natura, tale per cui il lavoro dello spirito hegeliano ¢ soltanto un la-
voro dell’astrazione e del puro pensiero. Riprendendo le pagine conclusive della Scienza
della logica sull’idea assoluta e quelle dell’ Enciclopedia sul passaggio dalla logica alla
natura, Foucault mostra che lo spirito assoluto non “scopre” la natura nelle forme del pas-
saggio e della negativita dell’essere-per-altro. L’idea non diviene la natura: essa si conce-
de a cio che gia é, cio¢ natura. L’idea risuona costantemente in una dimensione naturale di
sé. «E lungi dall’essere questo luogo scisso tra la necessita dell’Idea discesa fino alla natu-
ra e il caso contingente della materia, in luogo di essere quel misto platonico, in cui I’esse-
re, per sua sfortuna, si rende poroso al non-essere, la Natura ha la stessa realta, la stessa li-
berta dell’Idea assoluta stessa: essa non ¢ la caduta della liberta nell’universo mistificato
della contingenza, essa ¢ il movimento attraverso il quale 1’Idea si affranca e attraverso il
quale anche la natura afferma il suo affrancamento»'*. Una volta che lo spirito, che si ad-
dolora alienandosi nella natura, si coglie come sapere assoluto e si riconosce in ¢i0 che gli
¢, inizialmente, piu estraneo, esso appare a s¢ come 1’identita del soggetto e dell’oggetti-
vo. Nel sapere assoluto come trascendentale costituente, unita di soggettivo e oggettivo,
cio che nel corso della storia appariva nella forma della presupposizione, del superamen-
to, del passaggio, dell’alienazione e della passione, appare ora come simultaneo. Idea

"2 Foucault (2024, 125).
3 1vi, 181.
" 1vi, 193.
32



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

logica, natura e spirito si muovono in un rapporto circolare e in reciproca contemporanei-
ta'>. Non vi ¢ alcun passaggio mistico-creazionale dall’idea logica alla natura. Foucault
riconosce opportunamente 1’origine schellinghiana di questa interpretazione vulgata della
struttura enciclopedica (cfr. le Miinchner Vorlesungen), che ritorna anche nel giovane
Marx'®.

Cosi, per Foucault, la Fenomenologia, esponendo il percorso in cui la coscienza arriva
a conoscersi come sapere assoluto (che € anche sapere e saper-si del mondo e della totalita
oggettiva), ¢ il trascendentale storico che costruisce la possibilita del sistema.

A conclusione del suo mémoire, Foucault riassume in questo modo gli obiettivi della
sua ricerca:

La Fenomenologia dello Spirito non ¢ né prefazione, né parte del sistema hegeliano; essa ¢
la ricerca di cio che rende possibile la totalita di un sistema del pensiero che si vuole presen-
tare come scienza. Essa ¢ il primo passo che permettera a un pensiero di essere sistematico
senza contraddizione. [...]

Questo fondamento del sapere sistematico la Fenomenologia lo scopre in un “Sapere asso-
luto”, che non ¢ pienezza di contenuto, ma “luogo concettuale” indeterminato, adeguato a
una coscienza (il S€) la cui ’intera attivita si esprime in un “Io so”. Questa coscienza, luogo
elementare, 1’abbiamo chiamata soggettivita trascendentale'”.

'® A questo proposito, Hyppolite nota che «spesso si & rimproverato Hegel di passare arbitrariamente dal
Logos alla natura. Si ¢ detto che una simile deduzione della natura a partire dal Logos era inintelligibile.
Come puo il pensiero che ¢ solo puro pensiero generare la natura? A noi perd sembra che in questa forma il
problema sia mal posto e che tale critica non tocchi il sistema hegeliano. Logos e natura si presuppongono a
vicenda: 1’uno non si pone senza I’altra. Immaginare una qualunque causalita del Logos, qual si sia, che pro-
duca la natura, ¢ assurdo. La stessa parola creazione, dice Hegel, ¢ una parola del rappresentare, e quando il
filosofo stesso parla di un regno del puro pensiero anteriore alla creazione della natura e di uno spirito finito,
egli si conforma a questo linguaggio rappresentativo. [...] Se dunque I’ Assoluto si pone come Logos, cio si-
gnifica che esso si nega come natura, e con cio stesso si oppone alla natura: nell’escludere da sé la natura, da
parte sua, ¢ I’intero che si nega come Logos, e dunque gli si oppone e lo presuppone» (Hyppolite 1972, 741-
742).

'8 Sulle ragioni della scelta hegeliana di esporre il contenuto dell’Enciclopedia attraverso una forma sillogi-
stica ancora “naturalistica” (in quanto ha il sapere naturale come medio), si veda la ricostruzione dello sta-
tus quaestionis ¢ la proposta interpretativa di Bodei (2014), con relativa bibliografia. Su Marx e Schelling,
cfr. la classica ricerca di Frank (1975).

7 Foucault (2024, 197). Foucault, influenzato dalla lettura heideggeriana di Kant, trovera questo trascen-
dentale “pieno di mondo” nell’Antropologia kantiana, da lui tradotta nel 1964 come tesi complementare di
dottorato. L’oggetto dell’Antropologia ¢ il regno dell’auto-affezione di sé da parte di un io determinato.
«L’ Antropologia ¢ la regione in cui I’osservazione di sé non accede né a un soggetto in s¢, né all’lo puro del-
la sintesi, ma a un io che ¢ oggetto, e presente nella sua esclusiva verita fenomenica. Ma questo io-oggetto,
offerto al senso entro la forma del tempo, non ¢ per altro estraneo al soggetto determinante, poiché in fondo
non ¢ altro che il soggetto cosi come ¢ affetto da sé stesso. [...] Essa sara dunque al contempo: analisi del
modo in cui 'uomo acquisisce il mondo» (Foucault 2010, 25, 37). Tuttavia, secondo Foucault, I’ Antropolo-
gia ¢ il correlato necessario dell’impresa critica: entrambe, infatti, si pongono il problema di «pensare, ana-
lizzare, giustificare e fondare la finitudine, in una riflessione che non passa per un’ontologia dell’infinito, e
non si giustifica come una filosofia dell’assoluto» (ivi, 91). Entrambi i saperi, inoltre, condividono la mede-
sima illusione: al modo che la dialettica trascendentale applica i principi dell’intelletto finito al di 1a dei limi-
ti dell’esperienza, riempiendo I’infinito della ragione col sapere finito, I’antropologia, ripiegando la finitu-
dine su sé stessa, indaga «1’originario in cui si fonday, il proprio fondamento indisponibile. Nel corso del
1953-1954 Phénoménologie et psychologie (Foucault 2021), Foucault vedra nella fenomenologia husserlia-
na la piu radicale tematizzazione anti-psicologistica del rapporto tra trascendentale e mondo.

33



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

2. La struttura onto-sociale del sapere assoluto

1. Dopo aver ripercorso rapidamente i punti salienti del mémoire, possiamo compiere al-
cune osservazioni critiche. Anzitutto, va rilevato che lo scopo essenziale di questa lettura
foucaultiana di Hegel, in cui il sapere assoluto ¢ il trascendentale storico dell’esposizione
sistematica, ¢ 1’affermazione dell’autonomia del sapere filosofico «a dispetto di tutte le
fenomenologie possibiliy, di tutti 1 saperi filosofici regionali, irrelati I’un I’altro. Sta qui,
per Foucault, la differenza principale tra Husserl e Hegel: «la dove Ideen cercano di dissi-
pare la sfera della riflessione filosofia come regione indipendente, Hegel afferma nel Sa-
pere Assoluto la legittimita di questo livello del pensiero. La Fenomenologia dello Spirito
tutta intera puo essere interpretata come la fenomenologia della coscienza filosofica»'®. Ci
pare una lettura corretta: la possibilita del sistema ¢ sospesa all’esistenza di un’autonomia
sovrana della filosofia. Solo cosi le scienze trattate dall’enciclopedia possono essere
scienze filosofiche, vale a dire scissioni del concetto e dell’idea assoluta nei vari ambiti
oggettuali indagati dai singoli saperi. Ma, com’¢ noto, il Foucault successivo, specie il
Foucault de Le parole e le cose, se manterra un approccio plurale-comparativo all’analisi
dei saperi, al contempo smarrira sia I’autonomia sovrana del filosofico, sia — proprio per
questo — I’auto-movimento sistematico dei saperi nella esposizione filosofica, i loro nessi
interni'®. Di fatti, ne Le parole e le cose € ne L archeologia del sapere, le epistemi indica-
no delle pluralita di saperi distribuiti nella forma di un cumulo, riuniti a posteriori in insie-
mi di enunciati irriducibili a unita, privi di relazione interna, e confrontabili solo attraver-
so dei tratti ricorsivi. I saperi in una data episteme non si disperdono in riferimento
all’interiorita «di una intenzione, di un pensiero o di un soggetto», a una figura della co-
scienza nello sviluppo dello spirito. L’insieme di positivita scientifiche, che formano un a
priori storico, «definisce un campo in cui si possono eventualmente manifestare delle
identita formali, delle continuita tematiche, delle traslazioni di concetti, dei giochi pole-
mici. [...] La ragione per utilizzare questo termine un po’ barbaro ¢ che questo a priori
deve spiegare gli enunciati nella loro dispersione, in tutte le faglie aperta dalla loro non
coerenza, nel loro reciproco sovrapporsi e sostituirsi, nella loro simultaneita che non ¢
unificabile e nella loro successione che non ¢ deducibile»™. In questo modo, i saperi sono
saperi finiti, mere giustapposizioni di nozioni e materiali trovati in guisa contingente. In-
somma, cio che Foucault dismette (consciamente) nella sua teoria archeologica, e nell’uso
di concetti come “a priori storico”, “archivio” ed “enunciato”, € proprio il concetto hege-
liano di totalita, il quale ¢ garante del passaggio immanente tra le figure fenomenologiche
e tra i concetti delle scienze filosofiche, afferenti a diversi ambiti oggettuali dello spirito e
di un’unica scienza del pensiero. Per Hegel, infatti, una scienza come parte determinata di
un «philosophisches Ganze» & un singolo circolo che, «essendo entro sé una totalita», pie-
ga in sé il confine del suo elemento e «fonda una sfera ulteriore».

Per quanto concerne, invece, la lettura trascendentalista della Fenomenologia proposta
dal giovane Foucault, occorre svolgere alcune considerazioni. In primo luogo, 1’idea del
sapere assoluto come unita del soggettivo e dell’oggettivo, e dunque come campo trascen-
dentale irriducibile a una pura riflessione esteriore, a una singola soggettivita, ci pare rice-
vibile. Essa esprime efficacemente, con un linguaggio non propriamente hegeliano, la co-
stituzione del mondo dell’esperienza della coscienza come auto-costituzione dello spirito
mediante il sapere di sé. In un sapere assoluto cosi inteso, la costituzione storica
dell’oggettivita non ¢ separabile dalla costituzione di quella soggettivita che conosce e de-
termina 1’oggettivita, a misura che approfondisce il sapere di sé attraverso un’esperienza

8 Foucault (2024, 203).
'° Su questo punto si veda la nota di Rametta (2025).
2 Foucault (1971, 148).
2! Hegel (1996, 121).
34



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

storica. Nel campo trascendentale hegeliano, eguagliato al sapere assoluto, € in questione,
a nostro avviso, il “pensiero oggettivo”, ossia il vero contenuto del sapere logico.

Tuttavia, sebbene la Fenomenologia, in quanto sistema della scienza, ¢ cio che rende
possibile, proprio mediante il campo del sapere assoluto, la costituzione enciclopedica, la
dimensione del sapere assoluto non ci pare riducibile a un vuoto di contenuto, a «un uni-
verso inesplorato» di contenuti in potenza, che va in seguito mappato mediante la carto-
grafia enciclopedica. In altre parole, volendo applicare retroattivamente la grammatica
concettuale de L archeologia del sapere al mémoire, il sapere assoluto non ¢ riducibile
alle regole di formazione degli enunciati enciclopedici, «il sistema generale della forma-
zione e della trasformazione degli enunciati». Il sapere assoluto non puo coincidere sol-
tanto con le condizioni di possibilita dei saperi enciclopedici come spazi di auto-riflessio-
ne dello spirito. Per quanto Foucault dia enfasi al carico di oggettivita e di realta di cui €
gravido il sapere assoluto, ci pare che I’identificazione di quest’ultimo con un campo tra-
scendentale non riesca a esprimere la cifra ontologica, onto-sociale, della dimensione del
sapere assoluto. Con ci0 vogliamo intendere che il sapere assoluto, ancor prima di appari-
re, eventualmente, come una superficie d’iscrizione trascendentale atta a svolgere la tota-
lita dei concetti dei saperi, ¢ un luogo reale dell’essere sociale in cui accade la sussunzio-
ne, sotto un’unica scienza del concetto, di tutti i saperi, di tutte le esperienze reali e teori-
che, e di ogni possibile fondazione filosofica dei saperi. Questo luogo, che Hegel — certo —
non ha mai nominato in quanto tale, ma di cui aveva gia il referente reale, corrisponde, a
nostro avviso, al cronotopo della modernita capitalistica, al modo capitalistico della pro-
duzione, spazio reale di unificazione/sussunzione delle scienze. Cerchiamo di motivare
meglio quest’assunto.

Nell’VIII capitolo della Fenomenologia, Hegel afferma che, nel sapere assoluto, il
contenuto completo di tutte le figure precedenti, ossia il Sé, trova la forma del Sé. E il sa-
pere di sé dello spirito come contenuto storico oggettivo che si congiunge con la forma del
Sé: To=Io™. 11 Sé del sapere trova la realta nel proprio sé. In tal senso, lo spirito «permane
all’interno del proprio concetto grazie a questa realizzazione»®. Il sapere concettuale ¢ lo
spirito che sa sé stesso nella figura di sé: € un’auto-configurazione dello spirito. La verita
dello spirito e del mondo, cio¢ il suo raccoglimento nel sapere, si eguaglia alla forma del
sapere sé stesso. Cosi, il concetto, il sapere sono divenuti «la forma dell’oggettivitan>*.
Dal punto di vista del sapere assoluto, I’essenza del mondo reale appare per quello che &,
ossia come sapere, compiuta razionalizzazione. Qui, in vero, non ¢ in questione alcuna
soppressione dell’oggettivita, ma 1’esibizione del suo apparire necessario, effettuale, nel
momento in cui si ¢ guadagnata la dimensione del sapere assoluto. Nel punto di massima
totalizzazione e unificazione del sistema storico del mondo come esperienza della co-
scienza, I’oggettivita reale si da nella forma del sapere e della scienza. «Lo spirito che, in
questo elemento, appare alla coscienza, vale a dire lo spirito che in tale elemento ¢ prodot-
to dalla coscienza, ¢ la scienzay. Il sapere assoluto come forma dell’oggettivita non cessa
di apparire alla coscienza e di essere prodotto dalla coscienza come scienza. Nelle linee
seguenti, Hegel dichiara la consistenza aoristica, storicamente puntuale, di questo appari-
re e di questa produzione. Lo spirito, cio¢, pud apparire come scienza nella sua configura-
zione piu recente e ricca, alla fine del suo percorso (che il “per noi” del filosofo-Hegel
espone entro il suo posizionamento storico), e tosto che ha raggiunto una estensione uni-
versale.

Per quanto riguarda invece I’esistenza del Concetto, occorre dire che, nel tempo e nella real-
ta, la scienza non appare prima che lo spirito sia pervenuto a questa consapevolezza di sé

22 Per un commentario recente di questo capitolo, cfr. Vinci (2021).
2 Hegel (2013, 1049).
24 Ibidem.

35



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

stesso. In quanto spirito che sa cio che esso €, lo spirito non esiste mai e in nessun luogo se
non dopo il compimento del suo lavoro®.

E qualche linea in seguito:

Pertanto, finché lo spirito non si compie in s¢, finché non si compie come spirito nel mondo,
esso non pud raggiungere la propria perfezione come spirito autocosciente?.

Ora, questa concentrazione dell’oggettivita nel sapere, e di tutte le scienze in un unico
plesso epistemico sistematico (la scienza filosofica), ci pare un processo omologo alla
sussunzione dell’oggettivita naturale e delle scienze sotto il comando capitalistico. Sovra-
nita dell’autonomia del filosofico, come campo di totalizzazione dei saperi, € appropria-
zione capitalistica delle scienze, sono due aspetti della medesima realta, del medesimo
presente. Il presente capitalistico ¢ condizione di realta dell’enciclopedia. «Il Tutto della
filosofia costituisce veramente un’unica scienza, ma essa puo essere considerata anche
come un tutto di parecchie scienze particolari». Ma un vero insieme enciclopedico differi-
sce da «un’enciclopedia abituale» per il fatto che la seconda ¢ un mero aggregato di scien-
ze «assunte in modo accidentale ed empirico»?’, assemblate in modo esteriore, laddove la
prima € percorsa da un principio unificante: la totalita dell’esperienza dello spirito che,
nella modernita capitalistica come sua condizione storica, sa s¢ stesso e sussume sotto di
sé I’intero sapere®,

Come lo sfruttamento accresciuto della ricchezza naturale mediante semplice aumento del-
la tensione della forza lavoro, cosi la scienza e la tecnica costituiscono una potenza
dell’espansione del capitale indipendente dalla grandezza data del capitale in funzione®.

Lo sviluppo delle macchine per questa via ha luogo, pero, solo quando la grande industria
ha gia raggiunto uno stadio avanzato e tutte le scienze sono prigioniere al servizio del capi-
tale. [...] Lo sviluppo della scienza della produzione, in particolare della scienza naturale, e
con essa di tutte le altre, ¢ a sua volta di nuovo in rapporto allo sviluppo della produzione
materiale®.

A questo proposito, Badaloni scrive che nella filosofia di Hegel vi ¢ «la ritraduzione, entro
il dominio della teleologia, delle nuove tecniche usate dalla scienza; dall’altro la capacita
di riflettere, entro cid che possiamo chiamare dialettica teleologica, 1’uso finalizzato della
scienza realizzato praticamente entro gli esistenti rapporti sociali»’'. Sempre per Badalo-
ni, I’acquisizione speculativa di questa struttura teleologico-scientifica importa una «giu-
stificazione dell’esistente. [...] La verita al di la del tendere dell’Idea ¢ la calma accettazio-

% Hegel (2013, 105).
% Tvi, 1055.
" Hegel (1996, 121-123).
%8 Qui riprendiamo esplicitamente le tesi di De Giovanni (1970). L’omologia tra capitale e Geist hegeliano &
stata messa a tema, con percorsi teorico-argomentativi ovviamente differenti, dai classici Reichelt (1973),
Backhaus (2008), Colletti (1969, 403-444), e piu di recente, tra altri, da Arthur (2004). Tuttavia, la nostra
ipotesi ¢ ben diversa. A nostro avviso, al di 1a dell’omologia in questione, nel pensiero di Hegel si puo tro-
vare altresi la posizione del problema del controllo libero e razionale del sistema dei saperi.
2 Marx (2013, 635).
% Marx (1968, 298). Jameson (2010, 4) propone di identificare il sapere assoluto hegeliano con il general
intellect di Marx. Questa equivalenza ¢ stata ripresa, con argomenti kojéviani, anche da Cacciari (2023,
242-243). Sul general intellect come nuova forma del lavoro vivo, cfr. Virno (2002).
% Badaloni (1972, 50).

36



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

ne della struttura che lo comprende»™. In Hegel vi sarebbe, pertanto, una tendenza a ridur-
re gli strumenti conoscitivi acquisiti nella totalizzazione enciclopedica alla misura dei rap-
porti sociali esistenti, dei quali si fa apologia inscrivendoli in una struttura teleologica
orientata al concetto e naturalizzata. Il confluire, cioe€, di tutti i momenti della scienza nel-
la dimensione auto-telica e impersonale dell’idea assoluta, elude «la possibilita del rove-
sciamento» del plesso sociale in cui tali momenti vengono totalizzati e impiegati.
Sorgono ulteriori quesiti: siamo certi che il campo del sapere assoluto escluda la possi-
bilita, quanto meno problematica, di uno scioglimento oppositivo tra 1’'uso del sapere uni-
ficato e il plesso dei rapporti sociali esistenti? In riferimento all’ipotesi di Badaloni, la di-
mensione dell’idea assoluta significa la mera contemplazione finalizzata, automatica, im-
mota e apologetica di questi rapporti sublimati? E a proposito dei problemi sollevati da
Foucault nel suo mémoire: non ¢ forse il riconoscimento e il mantenimento della determi-
nazione ontologica, onto-sociale del sapere assoluto ad assicurare, contro ogni lettura tra-
scendentalista, le potenzialita critiche della filosofia speculativa hegeliana?

2. Concentriamoci sulla prima domanda. Nel capitolo sull’idea assoluta, Hegel offre
una prospettiva sulla membratura enciclopedica. E un passo celeberrimo. A motivo del
grounding retrospettivo del metodo, in cui il cominciamento mediato, imperfetto, viene
superato nel «venire a s¢ stessa» dell’Idea come totalita concreta, sistema del mondo e del
concetto, la scienza delle scienze si presenta «come un circolo attorto in sé, nel cui comin-
ciamento, il fondamento semplice, la mediazione ritorce la fine»**. Ma ¢ per via della na-
tura anulare, entro sé mediata e riflessa, che il contenuto effettivo del metodo € momento
del sistema di scienze, e il circolo maggiore, quello dell’idea assoluta, € un «circolo di cir-
coli». In questa ricorsivita ologrammatica®, ogni circolo corrisponde a ogni singola scien-
za, la quale, come contenuto animato dal metodo dialettico, si ripiega in sé «e in quanto
ritorna nel cominciamento proprio ¢ insieme il cominciamento di un nuovo membroy. Di
qui la possibilita del legame e del passaggio immanente di tutte le scienze unificate. La
fine dell’esposizione dei momenti concettuali di una scienza ¢ 1’inizio di una scienza suc-
cessiva, secondo livelli progressivi e vieppiu complessi di coglimento di sé: dalla fisica
alla scienza dello Stato alla filosofia. Anche qui, pertanto, Hegel afferma il carattere non
cumulativo del sistema enciclopedico. I momenti dell’enciclopedia non si assommano in
una catasta, ma sono ordinati secondo un principio unificante, che determina 1’unita del
mondo a misura che quest’ultimo costituisce I’unita di sé. Le singole scienze stanno in una
totalita, e non in un aggregato; esse sono attraversate da una forza soggettuale, immanente
a s¢ e ai saperi del mondo. Questa forza, come detto, irradia effetti di unita, ¢ cervello di
comando della pluralita entro sé relata dei saperi, ¢ istanza di organizzazione della totalita
concreta che ¢ il mondo sociale. In altre parole, il metodo e il sistema sono tali soltanto in
virtu di questa potenza soggettuale di controllo. Stiamo parlando della figura concettuale
della «pura personalita» introdotta da Hegel in un testo appena precedente quello citato.
Nel testo in questione, Hegel scrive che, una volta che 1’universale ¢ «comunicato alla ric-
chezza del contenuto» della totalita concreta, al punto che ogni determinazione ¢ un auto-
conoscersi dell’idea, «ogni nuovo grado dell’andar fuori di sé ¢ anche un andare in sé».
«La maggiore estensione ¢ parimenti una pit alta intensita». E un aspetto che abbiamo gia
incontrato. Ne viene che la ricchezza di contenuti, a cui ¢ stata impressa la forma dell uni-
versale, «¢ il piu concreto e il piu soggettivo, e quello che si ritira nella piu semplice pro-
fondita ¢ il piu potente e invadente»™. Hegel definisce questo soggetto inglobante 1’intera
realta «il liberissimo»: esso € pura trasparenza e immanenza a sé, collezione infinita, in

%2 1vi, 51.
% Hegel (2004, 955).
* Cfr. Chiereghin (2012).
% Hegel (2004, 953-954),
37



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

quanto auto-riferita, di universalita reali. Ma questa trasparenza stabilisce 1’apertura e la
visibilita reciproche tra individuo e universale, coscienza e sapere assoluto: la trasparenza
assicura una disponibilita comune — emancipata da zone di opacita e da prese eteronome —
del governo del sistema del mondo. E una liberta impossibile da coartare, ma che si oppo-
ne entro sé senza posa e si espone a dei limiti saputi e non subiti’’. E liberazione, poiché &
arrivata a superare, secondo una dialettica e un calvario storici, la negazione esterna e
I"alterita irriflessa che la limitano. E libero e saputo auto-abbandono di sé a una soglia na-
turale che appare gia da sempre conservata nell’auto-movimento immanente dell’idea as-
soluta. Lo spirito non cessa di rituffarsi, anche in forme oppositive, nella natura. La «sicu-
rezza» con cui questa forza puo licenziare sé stessa e offrirsi all’esterno ¢ la certezza
dell’oltrepassamento dei vincoli, € scioglimento da ogni condizionamento. Di fatti, il sa-
pere assoluto, a nostro avviso, non ¢ né, come vuole Bloch, un «ricordo interiorizzato»,
irrigidito e privo di attivita del divenire dello spirito®’, né, come nella interpretazione kojé-
viana, una ‘“saggezza” universale, che genera uno Stato mondiale omogeneo, libero da
contraddizioni e lotte interne e foriero di una nuova animalita (in quanto il rapporto oppo-
sitivo soggetto-oggetto ha ceduto il passo a un controllo totalmente razionalizzato della
natura in una dimensione post-storica)*®. Il campo dell’idea assoluta, al contrario, & quello
in cui appare il senso e la direzione del processo di liberazione dalla positivita indefessa: ¢
il livello logico-speculativo in cui la storia appare e puo essere vista, finalmente, come una
costellazione di tentativi di realizzazione oppositiva della “pura personalita” dell’univer-
sale, la quale importa il rifiuto di ogni forma di dominio e di appropriazione eteronoma
della effettualita.

E cosi domandiamo, ma solo al modo di una serie di ipotesi: siamo certi che in questa
dimensione si compia, secondo il parere di Badaloni, la piena giustificazione dei rapporti
sociali esistenti? Questi ultimi corrispondono alle determinazioni del “liberissimo” e della
“sicurezza” che Hegel attribuisce alla pura personalita dell’idea assoluta? L’idealita del
sistema, lungi dal coincidere con l'accettazione della realta senza coscienza, non ¢ anche
un dispositivo di modulazione, la possibilita stessa della discrasia tra concetto € la realta®,

% Slavoj Zizek esprime questo punto con una formula di grande pregnanza. «Il sapere assoluto & il ricono-
scimento finale di un limite “assoluto”, nel senso che non ¢ determinato o particolare, non ¢ un ostacolo o un
limite “relativo” al nostro sapere che noi possiamo individuare chiaramente in quanto tale. “In quanto tale”
esso ¢ invisibile perché ¢ il limite dell’intero campo di visibilita — quella chiusura del campo che, dall’inter-
no del campo stesso (e noi siamo sempre, per definizione, al suo interno, perché in un certo senso questo
campo “¢€” noi stessi), non puo che apparire come il suo opposto, come la vera e propria apertura del campo»
(Zizek 2013, 436). Tuttavia, noi prendiamo le distanze (per lo meno tematicamente) dalle letture psicanaliti-
che e post-zizekiane di Hegel, per esempio quella sviluppata da Comay, Ruda (2018), la quale vede nel sa-
pere assoluto hegeliano le intermittenze, i blocchi e le svolte improvvise del desiderio freudiano. A nostro
avviso, questa attribuzione di elementi dans tous le cas propri del pensiero finito allo speculativo hegeliano,
se da una parte offre una versione “debolista” della metafisica hegeliana dell’assoluto (a misura che ne pone
in crisi i predicati dell’infinitezza, dell’auto-telicita e della liberta), dall’altra ripropone surrettiziamente,
senza volerlo, quella contrarieta verso le strutture propriamente speculative e di “filosofia dell’identita” di
Hegel che accomuna gli ambiti piu disparati della cultura filosofica del XX secolo (lo heideggerismo,
I’ermeneutica gadameriana, Adorno, il Lukécs dell’ Ontologia dell’essere sociale, Habermas, la filosofia
francese del secondo dopoguerra di Foucault, Deleuze e Derrida).

¥ Bloch (1975, 513).

8 Cfr. Kojéve (1996, 355-553).

% Ma tale discrasia, che consente I’auto-motilita della sostanza storica, pud essere concettualizzata solo at-
traverso 1’auto-trasparenza dell’idea assoluta (che assicura finanche il coglimento assoluto dei propri limiti,
dunque I’intima e costante disponibilita dell’idea assoluta a passare in altro). In tal senso, diversamente da
quanto sostiene Zizek, al modo che “auto-trasparenza” non ¢ un sinonimo di “riconciliazione conclusiva”,
in cui un «Soggetto assoluto si appropria di o interiorizza ogni contenuto oggettivo sostanziale» (Zizek
2013, 291), la sicurezza dell’idea assoluta non comporta la rimozione una tantum di ogni opposizione. I sa-
pere assoluto e I’idea assoluta, al contrario, sono le posizioni speculative nelle quali 1’auto-opporsi dello spi-
rito appare, finalmente, come fonte di guadagno conoscitivo e scientifico, e non come ostacolo invalicabile,

38



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

e dunque della rottura dell’orizzonte onto-sociale attuale, in cui cid che prima era unito in
una continua riproduzione di sé appare, in seguito, come separato e tragicamente irricon-
ciliato? E ancora: forse che questa pura personalita puo designare anche una potenza so-
ciale che, nell’*“effetto di padronanza” del sistema dei saperi e delle forze oggettive della
realta sociale e del ricambio con la natura, coincide con 1'amministrazione delle cose? La
“pura personalita”, cio¢, potrebbe significare un diverso rapporto di utilizzazione del si-
stema del mondo e dei saperi, una piu vasta dimensione di arricchimento e di sviluppo ra-
zionale della societa, una piu ampia universalita di godimento. Il “liberissimo” non ¢ cid
che rompe eternamente i vincoli dei rapporti di utilizzazione dati e sfalda la gestione ete-
ronoma dei bisogni sociali?

Ma affinché il campo dell’idea assoluta possa figurare come lo schematismo critico
fondamentale della smobilitazione e della revoca liberatoria del sussistente, € necessario
mantenerne, come dicevamo, la determinazione ontologica dell’“assolutezza”, contra le
ipotesi trascendentaliste e post-metafisiche.

3. La valenza critica del predicato dell’assolutezza

In un noto saggio su Hegel, contenuto ne // discorso filosofico della modernita, Habermas
sostiene che il progetto hegeliano di accertamento auto-critico della modernita, con la re-
lativa istituzione delle regole di una dialettica dell’illuminismo tesa a variare e superare i
limiti del moderno, ¢ naufragato nell’ipotesi metafisica: nella teoria del sapere assoluto.
La vocazione al rinnovamento autocritico del moderno ¢ stata soppressa da un discorso
monologico. La stessa tarda filosofia politica di Hegel avrebbe come presupposto

un Assoluto, concepito in base al modello della relazione di un soggetto conoscente con sé
stesso. [...] Infatti un soggetto che si riferisce a sé stesso conoscendo, si trova al contempo
come un soggetto universale, che si contrappone al mondo come all’insieme degli oggetti
della conoscenza possibile. [...] Ma se 1’ Assoluto ¢ pensato come una soggettivita infinita
(che si rigenera eternamente nell’ oggettivita, per elevarsi dalle sue ceneri nello splendore
del Sapere assoluto), i momenti dell’Universale e del particolare possono essere pensati
come unificati soltanto nel quadro del riferimento dell’autoconoscenza monologica: percio
nell’universalita concreta il soggetto in quanto universale mantiene il primato sul soggetto
in quanto particolare®.

che genera disperazione e smarrimento e condanna il pensiero alla finitudine e alla dotta ignoranza irrazio-
nalistica. Infatti, ¢ soltanto dal punto di vista dell’idea assoluta che si puo intendere la circolazione logica-
natura-spirito come processo eterno di auto-opposizione, senza inizio né fine, ¢ non, a la Schelling, come
una decisione imprepensabile del logico che “crea da sé” la natura e da inizio al tempo (per poi superarlo de-
finitivamente una volta che avra concluso la sua rivelazione mondana).

0 Habermas (1987, 41). In Conoscenza e interesse, Habermas sostiene che i «presupposti di filosofia
dell’identita» e dell’assoluto nel pensiero di Hegel hanno prodotto una «ambigua radicalizzazione della
critica della conoscenzay, giacché, se la filosofia si afferma come la vera e unica scienza, «il rapporto tra fi-
losofia e scienza scompare addirittura dalla discussione» (Habermas 1980, 26). Il positivismo, che riduce la
filosofia a mera metodologia della scienza, sarebbe I'esito inconsapevole di questa rottura tra scienza e filo-
sofia avvenuta con Hegel. Insomma, una volta smarrita la tensione produttiva tra filosofia e scienza speri-
mentale propria dell’impresa kantiana, la filosofia o si chiude in una sovrana superiorita critica sulle scienze
empiriche (Hegel), o diviene mero ausilio logico-protocollare delle scienze (positivismo). A nostro avviso,
invece, la natura critico-dialettica del sapere assoluto e dell’idea assoluta ¢ 1’unico antidoto contro ogni
ideologia acritica e apologetica della scienza. Essa, infatti, al contrario dell’assunto positivista, non cessa di
porre il problema del soggetto e della “personalita” adeguati al possesso, al governo e al controllo auto-
cosciente dei saperi unificati e delle forze produttive materiali e immateriali. Anche in questo caso, dunque,
la chiusura verso «i presupposti di filosofia dell’identita» e dell’assoluto di Hegel importa la chiusura alla
determinazione onto-sociale del sapere assoluto hegeliano e all’insieme di problematiche storiche e politi-
che che esso apre e che afferiscono alla struttura del soggetto-oggetto (pur senza approdare alla posizione



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

Questa metafisica dell’assoluto ha scalzato un modello di ragione comunicativa inter-sog-
gettiva, del quale il giovane Hegel aveva gettato le fondamenta*':

Un diverso modello per la mediazione fra I'universale e il singolo ¢ quello offerto
dall’intersoggettivita di grado superiore della libera formazione della volonta in una comu-
nita di comunicazione che sottosta a coazioni cooperative: nell’universalita di un consenso
spontaneo, raggiunto fra liberi ed eguali, i singoli conservano una istanza di appello, che
puo essere invocata anche contro forme particolari della concretizzazione istituzionale del-
la volonta comune™®.

Secondo il nostro rispetto, il progetto hegeliano di auto-critica del moderno trova la sua
ragion d’essere, e il motivo della sua Wirkungsgeschichte nel discorso marxiano, proprio
nell’elemento dell’assolutezza. Di fatti, € soltanto con il concetto della totalita concreta, il
principale portato teoretico dell’idea assoluta, che una critica integrale dell’esistente mo-
derno-capitalistico diviene possibile. Come abbiamo visto, sia il sapere assoluto, sia I’idea
assoluta non corrispondono a un puro monologismo del soggetto. Il soggetto che viene
guadagnato in tali livelli € quella trasparenza del sapere del mondo in cui la soggettivita
umana si riconosce; ¢ la garanzia dell’auto-organizzazione dell’'umano, nonché lo sfondo
speculativo a partire dal quale si coglie la storia della liberazione mediante il sapere con-
creto, I’erosione della soglia di esteriorita. Inoltre, la possibilita di un arrovesciamento,
nella lunga durata, di una formazione storico-sociale nella sua totalita ¢ proprio la dimen-
sione dell’idea assoluta a renderla comprensibile. Il sapere assoluto, da parte sua, compor-
ta la trasformazione del mondo in sapere: ¢ identificazione della forza dello spirito umano
con la sostanza mondana, e con cio ¢ capacita di un diverso, piu razionale e universale go-
verno del sussistente. La prospettiva quasi-trascendentalista di Habermas, che ricerca le
condizioni minime dell’intesa pubblica e della prassi comunicativa, ha — nonostante le ap-
parenze critiche — una funzione al piu ricostruttiva e un esito latamente apologetico. Pro-
prio dal punto di vista hegeliano, essa appare astratta, intellettualistica, soggettivistica e,
in ultimo, criticamente sterile. Il modello dell’intesa comunicativa propone un insieme di

iper-idealista e “piu hegeliana di Hegel” del Lukacs di Storia e coscienza di classe, secondo cui I’azione tra-
sformativa del soggetto-oggetto identico, ossia lo speculativo stesso, corrisponde alla Tathandlung del pro-
letariato organizzato in classe cosciente). Inoltre, ci pare che questa lettura di Hegel condizioni anche la let-
tura di Marx avanzata da Habermas nel primo capitolo di Conoscenza e interesse. Secondo Habermas, Marx
non avrebbe distinto adeguatamente la sfera dell'agire strumentale (in cui risiedono il lavoro come sintesi
sociale, lo sviluppo delle forze produttive e della base tecnica come espressioni della conoscenza umana), e
la sfera dell'agire comunicativo (nella quale si collocano i rapporti di produzione, qui intesi come rapporti
extra-economici, puramente politici, istituzionali, etici e dialogici). Marx, cio¢, avrebbe confuso lavoro e
interazione: egli avrebbe limitato la sfera complessa dei rapporti comunicativi, e il relativo problema
dell'emancipazione dal dominio che solo in questa sfera trova le proprie condizioni di risoluzione, all'auto-
produzione del genere umano mediante il lavoro. Ma, a nostro avviso, € per via del rifiuto sia dei presupposti
di filosofia dell'identita, sia del concetto di “totalita” che Habermas puo separare forze puramente economi-
che e rapporti puramente politici, nonostante, per Marx, la totalita di un modo di produzione e delle sue leggi
di movimento sia determinata dall'unita articolata di economico e di politico, in cui ¢ impossibile isolare dei
rapporti extra-economici e ridurli alle dinamiche dell'accordo e del disaccordo comunicativi. Cio impedisce
di cogliere come la trasformazione dei rapporti di produzione non possa avvenire senza una base nello svi-
luppo delle forze scientifiche e tecniche del lavoro sociale. Cosi, la rigida distinzione tra lavoro e interazio-
ne, tra tecnica e dominio, tra cooperazione sociale e comunicazione, ricollocando Habermas al di fuori della
genealogia del pensiero dialettico, testimonia, piuttosto, una risemantizzazione — nell’ambito della teoria
critica della societa — dello iato kantiano ragion teoretica/ragion pratica e soprattutto della separazione
schellinghiana filosofia positiva/filosofia negativa, su cui Habermas, com'é noto, ha lavorato in gioventu.
41 Cfr. Habermas (1975).
2 1vi, 42.

40



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

regole e di principi euristici astratti dalla realta sociale e utili a ricostruirne la figura gene-
rale. In luogo di una critica immanente di una totalita sociale, che espone le potenzialita di
quest'ultima di passare in altro, si ha il suo emendamento attraverso dei criteri che in tanto
sono esteriori e orientativi (in tal senso intellettualistici), in quanto contraddicono /e con-
dizioni di realta del plesso sociale di riferimento, ove rapporti di dominio economico e po-
litico, e la pressione dell’ideologico, rendono impossibile ogni «consenso spontaneo, rag-
giunto tra liberi ed eguali». Eppure, il punto di forza critico del pensiero di Hegel (forcluso
dalle letture varie trascendentaliste, per esempio quelle — certo diverse — di Foucault e Ha-
bermas) consiste nel fatto di prendere le mosse dall’oggettivita sociale cosi com’e, con
tutte le sue lacerazioni, le sue contraddizioni storicamente ineludibili, ma soprattutto con
tutte le sue interne tendenze di sviluppo, nelle quali la realta appare nel proprio passare.
Questo movimento critico reale interessa non solo 1’oggettivita storica e mondana, ma an-
che le figure coscienziali e le forme di pensiero con cui, di volta in volta, si valuta il sussi-
stente®. E la cifra ontologica dell’idea assoluta a consentire una tale visione critica e auto-
critica sul pensiero-mondo. Da questo punto di vista, il plesso assoluto-metafisico hege-
liano ha gioco forza un impatto critico e auto-critico superiore a ogni operazione ricostrut-
tiva e normativa, la quale, a ben vedere, proietta sull’esistente delle regole surrettiziamen-
te estratte da un certo livello di realta dell’agire sociale, ossia, nel caso ora indagato, la sfe-
ra dei rapporti di scambio tra individui liberi ed eguali.

Cosi, senza la dimensione dell’idea assoluta, un certo modello normativo/trascenden-
tale non riuscirebbe né a fondare un rapporto totalmente critico col mondo, né a misurare
auto-criticamente il proprio tasso di compromissione con una data legalita sociale. E so-
prattutto, senza il sapere assoluto e 1’idea assoluta, I’auto-critica del moderno si arreste-
rebbe a una soglia di razionalita al piu euristica, esteriore e, di fatto, conservativa, in luogo
di approdare alla razionalita integrale, che ¢ capacita di controllo sociale del sociale, evo-
cata nella formula della “pura personalita”.

Bibliografia

Arthur C. J. 2004, The New Dialectic and Marx’s Capital, Leiden: Brill.

Backhaus H.-G. (2008), Dialettica della forma valore. Elementi critici per la ricostruzio-
ne della teoria marxiana del valore, Roma: Editori Riuniti.

Badaloni N. (1972), Per il comunismo, Torino: Einaudi.

Bloch E. (1975), Soggetto-oggetto. Commento a Hegel, Bologna: Il Mulino.

Bodei R. (2014), La civetta e la talpa. Sistema ed epoca in Hegel, Bologna: 11 Mulino.

Cacciari M. (2023), Metafisica concreta, Milano: Adelphi.

Chiereghin F. (2012), Rileggere la Scienza della logica. Ricorsivita, retroazioni,
ologrammi, Milano: Carocci.

Colletti L. (1969), Il marxismo e Hegel, Roma-Bari: Laterza.

43 Parimenti, il sapere assoluto non pud essere limitato alla pratica auto-riflessiva della comunita moderna,
come pensa Pinkard: «Absolute knowing is the reflection on the accounts that the modern community has
given of what is authoritative for us and why these “ground rules” “really are” or “really should be” taken as
authoritative. In absolute knowing, this “account of the accounts” is self-consciously understood as moving
altogether and completely within the terms those accounts have already set for themselves. That is, absolute
knowing does not see itself as offering an affirmation or justification or critique of social practices by appeal
to anything that would be “external” to the practices themselves — for example, not by appealing to any kind
of metaphysical essence that would somehow vouchsafe those practices» (Pinkard 1991, 262). 1l sapere as-
soluto e I’idea assoluta, infatti, non afferiscono, o meglio, non sono limitabili alla sfera delle motivazioni e
del reason giving, ma indicano, nel linguaggio hegeliano della speculazione, una struttura storico-sociale in
cui si presenta il problema del governo e del controllo unitario della totalita dei saperi, ossia le principali
forze produttive della “forma dell’oggettivita” nel mondo moderno. Cfr. Destasio (2025, 143 sg.).

41



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

Comay R., Ruda F. (2018), The Dash — The Other Side of Absolute Knowing, Cambridge:
MIT Press.

Deleuze G. (1971), Differenza e ripetizione, Bologna: 11 Mulino.

De Giovanni B. (1970), Hegel e il tempo storico della societa borghese, Bari: De Donato.

Destasio A. (2025), Omnes et singulatim. Hegel e l'ontologia del governo, Bologna: Deri-
veApprodi.

Foucault M. (1971), Archeologia del sapere, Milano: Rizzoli.

—(2010), Introduzione, in Kant 1., Antropologia dal punto di vista pragmatico, Einaudi:
Torino.

— (2021), Phénoménologie et psychologie, Paris: Seuil.

—(2024), La constitution d'un trascendantal historique dans la Phénoménologie de I'es-
prit de Hegel, Paris: Vrin.

Frank M. (1975), Der unendliche Mangel an Sein: Schellings Hegelkritik und die Anfin-
ge der Marschen Dialektik, Frankfurtm am Main: Suhrkamp.

Habermas J. (1975), Lavoro e interazione, Milano: Feltrinelli.

— (1980), Conoscenza e interesse, Roma-Bari: Laterza.

— (1987), 1l discorso filosofico della modernita, Roma-Bari: Laterza.

Hegel G.W.F. (1996), Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio, Milano: Bom-
piani.

— (2013), Fenomenologia dello spirito, Milano: Bompiani.

— (2004), Scienza della logica, Roma-Bari: Laterza.

Hyppolite J. (1972), Genesi e struttura della Fenomenologia dello spirito di Hegel, Firen-
ze: La Nuova Italia.

Kojeve A. (1996), Introduzione alla lettura di Hegel, Milano: Adelphi.

Marx K. (1968), Lineamenti fondamentali di critica dell'economia politica, Firenze: La
Nuova Italia.

Marx K. (2013), I capitale, Torino: Utet.

Pinkard T. (1991), Hegel's Phenomenology. The Sociality of Reason, Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Pippin R. (1989), Hegel's Idealism. The Satisfactions of Self-Consciousness, Cambridge:
Cambridge University Press.

Rametta G. (2025), 4 proposito di La constitution d'un trascendantal historique dans la
Phénoménologie de l'esprit de Hegel, in «Scienza&Politicay, 36: 167-173.

Reichelt H. (1973), La struttura logica del concetto di capitale in Marx, Bari: De Donato.

Roberts-Garatt O. (2024), Foucault's Hegel Thesis: The "Tragic Destiny" of Life and the
"Being-There" of Consciousness, in «Foucault Studies», 36: 443-469.

Schelling J.W.F. (1986), Esposizione del vero rapporto della filosofia della natura con la
dottrina fichtiana migliorata, in J. G. Fichte, F. W J. Schelling, Carteggi e scritti polemi-
ci, Milano: Guerini e Associati.

Vinci P. (2021), Spirito e tempo. Commentario della “Fenomenologia dello spirito”. 1l
sapere assoluto, Napoli: IISF Press.

Virno P. (2002), La grammatica della moltitudine. Per un ‘analisi delle forme di vita con-
temporanee, Roma: DeriveApprodi.

Vuillerod J.-B. (2022), La naissance de l'anti-hégélianisme: Louis Althusser et Michel
Foucault, lecteurs de Hegel, Paris: Ens Editions.

Zizek S. (2013), Meno di niente. Hegel e I'ombra del materialismo dialettico, vol. I, Mila-
no: Ponte alle Grazie.

42



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

Riconoscimento e assoluto nel capito VI della Fenomenologia. Hegel e la (sua)
contemporaneita

Samuele Cantori, Universita degli Studi di Perugia,
samuele.cantori@dottorandi.unipg.it

Abstract

Anerkennung is recognized among the most appreciated and debated Hegelian categories
within contemporary philosophical thought. Less appreciated, but certainly much
debated, is the notion of absolute knowledge. In one specific place in the Phenomenology
of Spirit, however, these two conceptual dimensions come together, demonstrating their
interdependence. This is the finale of Chapter VI on Spirit, where the path of
consciousness reaches its apex. Here the moral self-consciousnesses give rise to a
dialectic that, amidst a thousand vicissitudes, will finally lead through their reconciliation
by means of recognition to the manifestation of absolute knowledge. How has it come to
this point? How 1is the relationship between acting consciousness and judging
consciousness articulated? Is it possible to separate the realisation of effective recognition
from the openness that this implies to absolute knowledge? What philosophical theses
emerge in this context? Do these have a critical relevance for contemporary philosophy?

Keywords
Hegel, recognition, absolute, moral self-consciousness, contemporaneity

1. Introduzione

Il sapere assoluto rappresenta a tutti gli effetti la regione concettuale della filosofia
hegeliana che piu risulta indigesta al pensiero contemporaneo. Sono sostanzialmente due
le posture assunte verso questa regione dello hegelismo. Da una parte, da Feuerbach a
Schopenhauer passando per Kierkegaard e Nietzsche, fino ad Heidegger e alla filosofia
francese del secondo dopo guerra, nelle vesti dello strutturalismo e del post-
strutturalismo, sino alle teorie del post-moderno ¢ alla filosofia della differenza — vedasi,
tra tutti, Derrida, Foucault, Deleuze, Althusser, Lyotard —, assistiamo ad una netta e
talvolta sommaria presa di distanza da Hegel e dal suo discorso sull’assoluto. Posizione
comune a tutti 1 pensatori sopracitati ¢ il complessivo rigetto verso la pretesa
d’assolutezza a cui il sapere filosofico in Hegel anelerebbe. Esso sarebbe incapace di
rapportarsi alla rassegnata — e a tratti nichilisticamente consolatoria — percezione da parte
dell’'uvomo contemporaneo della sua finitezza, e pertanto della consequenziale
contestualita e fallibilita di ogni forma di coscienza filosofica da lui generata. Una
liquidazione, questa, che si accompagna non solo all’abbandono dell’assoluto sugli
scaffali impolverati della storia della filosofia, come se si trattasse di un vecchio tomo
pieno di ormai vane e financo nocive parole, ma anche al sincronico allontanamento dello
stesso metodo, quello dialettico, con il quale quell’assoluto veniva esponendosi. E
appunto evidente che se in Hegel la filosofia abbracciava mortalmente 1’assoluto proprio
attraverso la propria metodologia sistematica, rifiutare quel progetto significa di pari
passo congedarsi dal procedimento attraverso cui quella fusione avveniva.

Questa bocciatura categorica e integrale ha tuttavia spesso perso di vista alcuni
elementi individuati da Hegel — proprio grazie alla logica dialettica — che ante litteram

43



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

conservano nel serbatoio di quella elaborazione filosofica un potenziale critico-
trasformativo nei confronti della contemporaneita stessa. E nel recupero di questi che si
situa la seconda posizione verso I’hegelismo e il suo assoluto. Certo, accanto ad
un’inevitabile cesura di alcuni precetti sistematici, il tentativo offerto dalla Teoria critica
francofortese, dall’ermeneutica dialogica, da parte della teoria sociale e dagli esponenti
del neopragmatismo americano ¢ stato quello di riaggiornare i canoni contemporanei
proprio con il reintegro di alcuni dispositivi filosofici di quel vecchio e ingombrante
padre, dal cui parricidio ¢ scaturita la mossa filosofica fondamentale degli ultimi due
secoli. In breve e facendo tutti i distingui del caso tra teorie anche estremamente differenti
tra loro, si pensi al debito contratto dalla teoria del riconoscimento di Axel Honneth' con
I’opera hegeliana; alla trasformazione della dialettica in dialogica nel paradigma
ermeneutico-linguistico — tra tutti, Hans-Georg Gadamer” — o nell'argomento pragmatico-
trascendentale del Diskurs di Apel e Habermas® con il quale viene a giustificarsi il dialogo
dialettico; all’ultima filosofia sociale degli attuali esponenti della Scuola di Francoforte,
Robin Celikates e Rahel Jaeggi®, la cui intenzione ¢ quella di ripresentare sul terreno
dell’analisi sociale il modello di critica immanente hegeliano; alla lettura pragmatista-
normativista del Geist, tesa ad intendere normativamente 1’Anerkennung, propria di
Robert Pippin e Terry Pinkard, i quali s’intersecano con I’indirizzo analitico e
postanalitico sellarsiano, rappresentato su tutti da Richard Rorty, John McDowell e
Robert Brandom, volti al reinterpretare lo spirito come spazio sociale della ragione’.

Ora, il riconoscimento costituisce uno di quei grandi manufatti filosofici lasciati in
eredita ai posteri da Hegel. Da chi ha indicato negli scritti giovanili gli aspetti centrali
della relazione di riconoscimento, a chi invece si ¢ maggiormente focalizzato sulla celebre
figura fenomenologica signoria-servitu, passando ancora da chi ha valorizzato il primato
dei rapporti riconoscitivi per la costituzione del mondo sociale e istituzionale, in generale
la contemporaneita filosofica® ha trovato nel riconoscimento uno di quei terreni su cui si
misura la vicinanza o la distanza dal suo pensiero.

Considerando la Fenomenologia dello spirito, in cui la coscienza passa per la faticosa
via del dubbio e della disperazione consistente in uno stato tensivo tra cio che essa
pretende d’essere — indipendente e assoluta — e cio che essa ¢ veramente — dipendente e
finita —, la dinamica riconoscitiva acquisisce una decisiva rilevanza per far giungere la
coscienza alla sua verita. Essa conquistera la massima consapevolezza di s¢ solamente
molte pagine dopo il celebre conflitto tra signore e servo, punto aurorale e proprio per
questo problematico della vicenda del riconoscimento. Piu precisamente, solo nel finale
del capitolo VI dedicato propriamente allo Spirito, in cui viene ad animarsi la dialettica
tra coscienza agente e coscienza giudicante, il riconoscimento perviene alla sua piu
concreta realizzazione. E tuttavia proprio in questa realizzazione che si accompagna la
contemporanea manifestazione del sapere assoluto. Infatti, va ricordato che esso possiede
una eminente genesi intersoggettiva, e dunque il suo compimento non potra che possedere
il segno di quello sviluppo. Troppo spesso gli interpreti contemporanei hanno pero
trascurato — chi per equivoco, chi per una programmatica volonta di disarticolare il
riconoscimento dalle maglie del sapere assoluto — il legame che fonde i due apparati

! Basti qui ricordare Honneth (2002) e Honneth (2019).
? Cfr. Gadamer (1973).
3 Valido a tal proposito Pedroni (1999).
4 Cfr. Jaeggi, Celikates (2018).
5 Sul rapporto tra neopragmatismo americano ed hegelismo europeo, cfr. Ruggiu, Testa (2003), (2009).
® Impossibile rendere conto in questa sede della sconfinata letteratura sul riconoscimento hegeliano e delle
differenti posture interpretative che questa offre. Oltre al celebre Kojéve (1966), cfr. Vinci (1999), Siep
(2007), Renault (2007) Testa (2010), Gregoratto, Ranchio (2014) Quante (2016), Mascat, Tortorella (2019),
Ikdheimo, Lepold, Stahl (2021), Cortella (2023).

44



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

concettuali. Intento del presente contributo sara quello di immedesimarsi in questa
regione fenomenologica’ per mostrare la profonda unmita caratterizzante [’evento
riconoscitivo e la rivelazione dell’assoluto. Con ci0, si tentera di predisporre un esercizio
ermeneutico fedele alla lettera hegeliana, per poi estrapolare quelle tesi filosofiche
comuni ad entrambi i domini concettuali che possano misurare la loro resistenza allo
sguardo rigoroso del pensiero contemporaneo.

2. Fenomenologia della relazione ad altro

Per comprendere il luogo in cui il riconoscimento perviene ad un suo effettivo
compimento, occorre aver chiaro il processo che la coscienza ha condotto fino a quel
punto.

Innanzitutto, il percorso fenomenologico si presenta come una scansione di svariate
tipologie di esperienza che la coscienza compie prima di arrivare al suo in sé, cio¢ alla
verita ultima circa la sua natura. Punto decisivo ¢ il minimo comun denominatore di tutta
la lunga serie esperienziale che compone la travagliata vicenda della coscienza:
considerarsi bastevole a se stessa reputando indebitamente assoluto il suo punto di vista.
Non ¢ sua volonta iniziare la via che la portera alla sua piu profonda consapevolezza,
proprio perché il suo desiderio ¢ quello di arroccarsi entro le proprie ferree credenze.
Eppure, essa si dovra sin da subito abituare all’esercizio doloroso ma necessario della
critica: doloroso perché la pretesa assolutezza del suo punto di vista non vorrebbe fosse
messa a repentaglio; necessario perché le differenti prospettive assunte risulteranno
sempre parziali e immediate, in se stesse ribaltanti nel loro opposto.

Ora, la falsita delle molteplici visuali coscienziali, 0 meglio, la loro astrattezza, ha al
contempo a che vedere con la riconduzione del soggetto a cio che ¢ altro da sé. Proprio
perché di volta in volta viene rivelata la sua limitatezza, egli non potra che subire un
movimento negativo e determinato insieme — di negazione determinata®, per I’appunto —,
in cui la confutazione del suo sguardo sulle cose, lungi dall’esaurirsi in un esito nichilista,
giungera ogni volta ad un nuovo risultato positivo. Come si potra capire, nodale a questo
punto diventa 1’esperienza che la coscienza fenomenologica fa dell’alterita. Se la
coscienza sperimenta via via il crollo di ogni certezza proprio perché messa a confronto
con il suo esser-altro, allora una delle tesi fondamentali dell’opera ¢ presto svelata:
’alterita ¢ parte integrante per la costituzione dell’identita soggettiva. Cio significa che
I’intero Bildungsprozess che la Fenomenologia descrive ha lo scopo di oltrepassare i
limiti imposti dall’autoriferimento claustrofobico della coscienza per proiettarla man
mano all’esperienza dell’altro, sia esso 1’oggettivita — il mondo esterno naturale o storico-
sociale — sia esso un’altra soggettivita. Ecco perché ogni alterita ¢ essenziale, costruttiva e
costitutiva per la coscienza: essa non solo ¢ continuamente altra da sé, ma ha in sé I’altro
come sua stessa condizione di possibilita. Insomma: ogni «identita ¢ identita dell’identita
e della non-identita»’, secondo la nota formulazione del giovane Hegel.

7 Sicuramente interessante sarebbe capire se la posizione hegeliana presentata nella Fenomenologia rimanga
la medesima nelle opere successive oppure no, come sarebbe interessante mostrare le affinita o le novita che
essa possiede rispetto al periodo precedente la stesura dell’opera. Un tale compito non sara qui eseguito,
limitandoci alla sola visuale fenomenologica offerta del capitolo VI. In generale perd, va quanto meno
osservato che per una ricostruzione puntuale e rigorosa della critica hegeliana alle forme distorte di esercizio
della liberta soggettivita, sarebbe utile richiamare non soltanto gli scritti jenesi che precedono la
Fenomenologia (si pensi, per esempio, a Fede e sapere e alla critica hegeliana all’«infermita etica»), ma
anche la sezione Moralita dei Lineamenti di filosofia del diritto (si pensi, per esempio, al cruciale § 140, in
cui Hegel presenta le figure dell’ipocrisia).
8 Hegel (1995, 157).
° Hegel (1990, 79).

45



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

Come pocanzi accennato, la Fenomenologia esibisce due generi di esperienze
d’alterita. Il primo tipo ¢ quello che Hegel dedica alla prima regione fenomenologica — la
coscienza —, corrispondente ai primi tre capitoli. Questi mettono in evidenza il rapporto
conoscitivo che la coscienza attua con la realta, con la quale mette in moto un processo di
oggettivazione in cui tutto cid che ¢ esterno viene captato e organizzato all’interno di
modelli concettuali che permettono la comprensione dell’esperienza della cosa. L’intera
sezione soffre tuttavia di un presupposto errato, esprimente il tipico dualismo moderno tra
soggetto e oggetto, secondo cui quest’ultimo possiederebbe esistenza autonoma rispetto
al rapporto intrattenuto dalla coscienza con esso. Proprio perché ancora ostaggio di un
vizio dualistico, la coscienza non potra che imbattersi in continue impasse gnoseologiche,
una volta superate le quali, nell’Intelletto, si rendera conto che in tutti i tentativi di
appropriazione conoscitiva della realta aveva sempre e solo avuto a che fare con le proprie
strutture teoretiche.

Il secondo genere di rapporto con 1’alterita, dischiuso nel capitolo IV, si manifesta nel
confronto con altre coscienze ed ¢ quello che in questa sede piu c’interessa.
L’autocoscienza, per esser tale, necessita di una specifica prestazione gnoseologica,
quella dell’autoriferimento. Cid tuttavia le rimane impossibile se non avviene un
confronto con un’altra struttura autocoscienziale dotata della medesima urgenza: ecco
quindi che «I’autocoscienza e in sé e per sé solo quando e in quanto ¢ in sé e per sé per
un’altra autocoscienza, cio¢ solo in quanto ¢ qualcosa di riconosciuto»'°. La relazione in
gioco prende per I’appunto il nome di riconoscimento, connotato da Hegel secondo il
parametro della reciprocita: solo se entrambe si rendono disponibili mutualmente a
negarsi per riconoscere 1’altrui autonomia allora potranno accedere alla loro autentica
dimensione autocoscienziale. La vera indipendenza hegelianamente intesa passa
necessariamente da una forma di dipendenza, percio ogni soggetto deve compiere in s¢
un’autonegazione per mostrarsi insieme dipendente e indipendente. Viene cosi esplicitato,
sebbene ancora implicitamente, [’argomento che stara alla base dell’intero processo
fenomenologico: ¢ il termine medio, caratterizzato dalla logica del riconoscimento
reciproco, a imporsi come quell’oggettivita che media gli estremi, ovverosia le
autocoscienze, ¢ queste altro non dovranno fare che riconoscere a loro volta questo terzo
soggetto come spirito.

Com’¢ noto, all’altezza del capitolo IV le autocoscienze non sono ancora disposte ad
abbandonare 1’ideale di un’autosufficienza radicale e monologica, e con ci0 esse non solo
non riusciranno a guadagnare uno stato di indipendenza passante obbligatoriamente per
una dipendenza dall’altro da sé, ma metteranno in atto alcuni schemi relazionali
completamente inadeguati che le porteranno alla lacerazione e, infine, alla pena della
coscienza infelice. Il motivo ¢ uno: esse non sono riuscite a riconoscere quella stessa
logica che sta a capo alla pratica del riconoscimento proprio perché non possedevano
ancora tutte quelle risorse etico-normative che solo con il corso della storia spirituale
acquisiranno.

Solo alla fine del capitolo V il tema della mediazione oggettiva viene ad acquisire un
primato fino a li sconosciuto. Il punto di vista cambia radicalmente e il discorso, fino a li
condotto dall’unica prospettiva dell’lo individuale, assume in questa regione
fenomenologica il carattere del Noi, dell’oggettivita sociale. La trattazione assume tratti
ontologici, o meglio, usiologici, in quanto la domanda che muove le fila della sezione ¢
quella sull’essenza e sostanza ultima del reale. Ebbene, il dato oggettivo solo
apparentemente si presenta sotto I’aspetto dell’estraneita, poiché in realta il soggetto, nel
momento in cui entra in contatto con il materiale esterno, interessandosi € agendo su di
esso, lo ammette nel suo mondo, lo fa proprio. La differenza tra il Ding della certezza

1 Hegel (1995, 275).
46



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

sensibile e della percezione e la Sache della coscienza pratica sta esattamente in questi
termini: mentre la prima si riferisce alla realta immediata, al dato naturale trovato dalla
coscienza, la seconda indica invece un rapporto di compenetrazione oggettiva tra il fare
dell’individuo e la materia empirica. L’essenzialita spirituale, la Wirklichkeit, ha a che fare
con I’insieme delle relazioni tra soggetto e oggetto e con la loro oggettivazione a mondo
reale. Soggettivita agente, oggetto-mondo, dimensione intersoggettiva: questi sono i tre
elementi da cui, all’interno di un rapporto triangolare, emerge la realta stessa. La Sache
Aller, 1a Cosa di Tutti, rispecchia Vattivita di Tutti e di Ciascuno”, la sfera delle molteplici
pratiche individuali sul terreno oggettivo che si concretizzano in rapporti economici,
giuridici, politici ed etici. Una realta siffatta & I’essenza spirituale, lo spirito oggettivo che
manifesta 1’oggettivita intersoggettiva. Hegel conclude la sua trattazione con una
sentenza irrevocabile: la sostanza spirituale ¢ sostanza etica. Egli intende con cio
dimostrare che il mondo a cui i soggetti sono consegnati ¢ composto dalla storia
oggettivata di valori, norme, istituzioni e organismi di vario ordine e natura, pratiche e
linguaggi'’ — si pensi al successivo sesto capitolo e ai differenti linguaggi storici manifesti
nello spirito —, che sta in un rapporto di dipendenza-indipendenza con 1’individuo, in
quanto, seppur condizionato da esso, oramai gode di una sua stabilitad ontologica e anzi,
all’inverso, condiziona a sua volta la stessa esperienza individuale.

Il capitolo VI, ottenuto il nuovo punto di vista oggettivo di quel termine medio solo
preannunciato dal capitolo IV, sara allora I’esposizione delle vicende spirituali sul terreno
storico, dall'antica Grecia fino alla Rivoluzione Francese, passando dal mondo medievale
prima ¢ moderno poi. Solo alla fine del percorso coincidente con la storia del mondo
occidentale, costruito sulla scissione tra I’individualita della coscienza che non riconosce
ancora nell’oggettivita spirituale la sua essenza e universalita, composto dalle diverse
prassi linguistiche su cui vengono ad erigersi le varie fasi storiche, fino a giungere
all’apertura della postura morale, lo spirito oggettivo cedera il passo ad un’ulteriore e
definitivo punto di vista, quello del sapere assoluto. Cio avviene all’interno dell’ennesimo
spazio intersoggettivo dischiuso dall’opera, la dialettica tra coscienza giudicante e
coscienza agente.

3. Coscienza giudicante e coscienza agente: dove tutto torna

Siamo alle battute finali dello Spirito, in un contesto pratico-morale in cui vivo ¢ il
confronto con la filosofia pratica kantiana.

In questa stazione dell’itinerario fenomenologico, la figura dell’anima bella
rappresenta a tutti gli effetti un vertice mediante il quale & possibile fissare un rapporto
con gli esiti finali dell’opera. La potente critica a questa figura s’innesta, di rimbalzo, a
tutto il corredo di posizioni alternative al pensiero hegeliano. Una su tutte, il ruolo
privilegiato assegnato al principio che fa da contrassegno dell’intera filosofia moderna,
ovverosia la soggettivita e la sua pretesa di valere assolutamente per sé. Oltrepassare
questa specifica chiusura autoreferenziale portera, in ultima analisi, al dispiegamento
della dimensione effettivamente scientifica, e quindi all’apertura al sapere assoluto, il
quale si pone parallelamente come il punto di vista dischiudente il sistema della Logica.

I primi passi hegeliani sono volti a dipingerei i lineamenti della nuova figura,
attestandone uno statuto semi-divino'®. Infatti, ’anima bella rispecchia 1’ideale di una
individualita morale assolutamente perfetta: essa si autocompiace della sua vicinanza

" 1vi, 565.
2 Corposa ¢ la letteratura sul tema del linguaggio — che per ovvie ragioni di spazio non verra approfondito —
nella Fenomenologia. Basti qui rammemorare: Simon (1966), Bodammer (1969), Vernon (2007), Garelli
(2010), De Bortoli (2017).

47



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

alla voce divina, e in questo suo crogiolarsi non s’immischia nelle faccende mondane,
rimanendo del tutto inattiva nella pura convinzione. A differenza del Gewissen jacobiano
esposto nella precedente sezione, qui la coscienza sa che nell’operare particolare ¢
continuamente insito il pericolo dell’errore, in cui il bene pud da un momento all’altro
convertirsi nel male. E questo il carattere fondamentale dell’anima bella: ’assenza totale
di attivita.

Tuttavia, Hegel aggiunge un punto, salvo poi rettificarlo. Egli spiega che I’anima bella,
in effetti, non ha a che fare con la sola intuizione pura dell’essenza divina — cosi
rimarrebbe chiusa nella sola sfera morale —, quanto con il donare un servizio religioso.
Dopo aver piu volte criticato le forme inadatte nel corso dell’opera, € qui infatti illustrata
la concezione hegeliana della religione. Per far si che la transizione dalla moralita alla
religione si dia, ¢ necessario che I’anima bella non rimanga chiusa nella sua solitudine, ma
devolva I’intuizione del divino ad un servizio liturgico € comunitario'. Ritorna cosi, con il
riferimento ad una comunitad di anime belle impegnate nelle cerimonie dei riti, il tema
dell’intersoggettivita. Cio coincide con il tratto specifico che Hegel conferisce alla
religione, il suo configurarsi non tanto nel riferimento ad una trascendenza extramondana
— come accadeva per la coscienza infelice — ma come vita comunitaria, come
realizzazione concreta e consaputa dello spirito nel tessuto collettivo. A questo punto
I’anima bella possiede I’interiore consapevolezza della sua assolutezza espressa
linguisticamente all’interno della sua comunita.

Con il raggiungimento di una comunita cosi perfetta, sembra che si possa chiudere il
discorso dell’intera Fenomenologia. Tuttavia Hegel mette in chiaro subito le cose,
evidenziando il limite intollerabile insito in questa comunitd, gia precedentemente
anticipato: tutte quante le anime belle, di fatto, sono chiuse in loro stesse. Certamente
agiscono nel servizio divino e comunitario, ma tale servizio ¢ volto solamente alla
conferma della propria soggettiva perfezione. Ed ¢ altrettanto certo che sia presente il
tema dell’intersoggettivitd, ma in che termini? Nei termini di un’intersoggettivita
interamente risolta, in cui non ci sono reali rapporti di riconoscimento ed in cui € assente
una vita pienamente e reciprocamente condivisa in un organismo sociale. Si palesa invece
un’estrinseca sommatoria di individui slegati e autoriferiti, dove 1’unico crucio ¢ quello
della protezione individualistica della propria essenza divina. La coscienza ha qui perso
ogni tipo di relazione con il mondo esterno e, mancando il peso dell’oggettivita, affonda
nella vuota tautologia «dell’To =Io»". Non rimane nulla del mondo oggettivo, non rimane
persino nulla del linguaggio praticato da quella stessa comunita, dal momento che il
discorso diviene «un suono che va estinguendosi» di cui «giunge soltanto I’eco»'®.

Ci0 che manca alla coscienza ¢ «la forza dell’esteriorizzazione [EntdulBerung], la
forza di farsi cosa [die Kraft sich zum Dinge zu machen]»'’, la capacita di uscire fuori di sé
e di trovare una realta e soggetti in cui riconoscersi. E stato mostrato in tutta 1’opera che la
formazione dell’individualita passa necessariamente per la sua esteriorizzazione. Ma
I’anima bella non sopporta di trasporsi sull’essere, grezzo e insufficiente rispetto alla sua
presunta impeccabilitd. Ma cosi «in questa purezza trasparente dei suoi momenti» essa
diviene «infelice» e «va affievolendosi entro se stessa e svanisce come nebbia informe che
si dissolve nell’aria»'®. Per I’ennesima volta viene presentato, ma questa volta con ancor

13 Per i riferimenti romantici adottati da Hegel segnaliamo, tra i tanti contributi che si sono spesi sulla
questione, Hyppolite (1972), Landucci (1976), Lugarini (1980), Vinci (1999), Tassi (2020).
4 «[...] questo servizio divino reso in solitudine ¢ essenzialmente il servizio divino di una comunita». Ivi,
869.
5 1vi, 871.
6 Ivi, 873.
7 Ibidem.
8 Ivi, 875.
48



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

piu forza, il fallimento della soggettivita intesa come vuotezza, pura interioritd formale.
Fallimento che qui sembra riguardare non solo una coscienza, ma un’intera comunita. Il
senso dell’intersoggettivita ¢ infatti quello di permettere al soggetto di capire cosa
effettivamente esso sia. La comunita di anime belle fallisce proprio qui, nel non
permettere alle coscienze di riconoscersi e di compiersi universalmente. L’anticipazione
di quella comunita ideale, e con essa dello stesso sapere assoluto, ¢ pertanto ancora del
tutto formale.

Per raggiungere la vera dimensione spirituale si rende necessaria la reintroduzione del
conflitto. Paradossalmente occorre tornare proprio li, nel capito IV, in quel conflitto
originario che aveva portato allo squilibrio, e provare a risolverlo in modo differente. E
I’unico modo per riaccendere una dinamica conflittuale ¢ la reintroduzione dell’ attivita:
quando I’anima bella cessa di essere chiusa in se stessa operando sul terreno fattuale, essa
fa venir meno la sua purezza immergendosi nei contenuti particolari propri dell’azione; &
come se si recuperasse 1’operosita della coscienziosita jacobiana, con ’unica differenza
che qui il linguaggio, invece di possedere una capacitd persuasiva e conciliatoria,
inasprisce ancor di piu il conflitto. E a differenza del rapporto tra signore e servo, qui sara
necessario fare cio che quelle animalesche autocoscienze ancora non facevano, cio¢ da un
lato riconoscersi reciprocamente, e dall’altro riconoscere il medio spirituale, il terzo
soggetto che permette la loro stessa relazione.

L’opposizione che Hegel introduce sara tra il dire e il fare, tra chi rimane fermo nella
sua convinzione interiore giudicando chi opera, e chi invece sperimenta attivamente la sua
interiorita fuori di s€ accompagnando questa con linguaggio giustificatorio. I termini di
questa relazione possono essere delineati nel seguente modo: chi agisce simboleggia la
particolarita dell’azione, chi invece giudica rappresenta 'universalita del giudizio.
Insomma, lo scenario che viene a stagliarsi presenta due soggetti in rapporto di reciproca
contrapposizione, da una parte la coscienza agente, dall’altra la coscienza giudicante.

11 giudizio di Hegel riguardo alle due coscienze ¢ impietoso. Da una parte, la coscienza
agente coniuga la sua azione al linguaggio esponente la sua intima convinzione morale,
correndo il rischio di vedersi rinfacciare dall’altra una certa difformita tra cio che essa fa e
cio che essa dice di fare. Il linguaggio qui non fa altro che condannare la coscienza agente,
poiché quella giudicante pud confrontare con perizia I’aderenza tra cid che 1’agente ritiene
giusto — dicendolo — e ci0 che essa fa — agendo. La coscienza giudicante taccia cosi
d’ipocrisia quella agente: essa dice qualcosa di diverso da cio che essa fa. Ma una sorta del
tutto analoga attende anche la seconda coscienza, quella giudicante. Rimasta convinta
della sua interiore perfezione, I’anima bella ritiene di possedere 1’universalita e con cio di
poter giudicare I’altra coscienza. In realta, questo supposto punto di vista, ¢ solo il suo
punto di vista particolare. La superiorita ¢ dunque solo presunta, e I’unico motivo per il
quale essa puo ritenersi migliore rispetto all’altra ¢ la sua inattivita; ma se questa non
dovessi piu darsi, se cio¢ dovesse agire, si ritroverebbe nella medesima situazione della
coscienza agente'’. Dunque anch’essa ¢ ipocrita® perché spaccia per azione buona cid che
¢ un giudizio, ritenendo ingannevolmente buona la sua inattivita*'. In tal modo & venuto a
predisporsi un conflitto tra due soggettivita esattamente uguali poiché ipocrite. Ed ¢

9 «Quando proclama I’ipocrisia come cattiva, ignobile, ecc., in questo giudizio la coscienza universale si
appella alla propria legge, non diversamente quindi dalla coscienza cattiva, la quale si appella anch’essa alla
propriax. Ivi, 879.

20 «Tale coscienza, inoltre, & ipocrisia, perché non ammette che il proprio giudizio costituisce un’altra
maniera di essere cattivi, ma lo fa passare per la coscienza retta dell’azione; e in questa sua irrealta, nella sua
vanita di sapere bene e meglio, essa si pone al di sopra degli atti disprezzati e pretende che i suoi discorsi
inattivi vengano considerati una realta eccellente». Ivi, 885.

! «La coscienza del dovere si ¢ ben conservata nella purezza perché non agisce: essa ¢ I’ipocrisia che vuole
si prenda il giudizio per atto reale e che, invece di dar prova della sua rettitudine mediante ’azione, la
esibisce proclamando le proprie eccellenti disposizioni». Ivi, 881.

49



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

identico anche la loro rappresentazione linguistica, per entrambe autogiustificazione della
propria convinzione morale che deraglia nell’ipocrisia.

Tuttavia, potrebbe darsi una soluzione a questa impasse: se entrambe pervenissero
alla consapevolezza della loro uguaglianza e della strutturale limitatezza e immoralita che
le abita, potrebbe realizzarsi il riconoscimento effettivo in cui entrambe avrebbero la
possibilita di realizzare il principio fondamentale della prestazione riconoscitiva, cioe
negare se stesse reciprocamente difronte all’altro. In effetti questa ¢ la strada che sceglie
di intraprendere una delle due: «intuendo tale uguaglianza ed enunciandola, 1’agente si
confessa enunciandovi la sua uguaglianza con lui: egli attende che abbia luogo il
riconoscimento effettivon?’. Hegel tiene a precisare che la confessione che la coscienza
agente fa della sua ipocrisia non ¢ da intendere come «un abbassamento, un’umiliazione,
una degradazione rispetto all’altro»®. Al contrario, confessare i propri peccati — ¢ chiara
qui la dimensione religiosa del discorso — non genera una gerarchizzazione relazionale in
cui una si subordina all’altra dichiarandosi meno nobile. Il dichiararsi particolare della
coscienza agente, in questo senso, coincide con lo specchiarsi nell’altra, con I’intuirla
come uguale a sé.

La confessione, in quanto estrinsecazione linguistica del sé, fornisce Dasein allo
spirito®*. Il linguaggio ¢ dunque essenziale alla manifestazione spirituale, anche se cid non
basta: lo spirito come intuizione di una coscienza nell’altra, rimane ancora allo stadio del
S¢ immediato dato che manca propriamente quella peculiare e decisiva reciprocita,
condicio sine qua non per il suo concretizzarsi. Per questo la coscienza agente aspetta che
I’altra le corrisponda il suo gesto, determinante per il raggiungimento della loro unita. Del
resto, come detto in apertura, il riconoscimento sottintende una precisa logica intendente
una struttura normativa adibita da criteri insieme descrittivi e valutativi, in cui si sollevano
aspettative a cui corrispondere e fini a cui tendere.

Tuttavia, la realta dei fatti fenomenologici va in tutt’altra direzione: I’anima bella
rimane chiusa in se stessa non aprendosi al reciproco riconoscimento, infrangendo ancora
una volta quel paletto normativo gia trasgredito nel capitolo quarto, cio¢ il rifiuto
dell’intersoggettivita ¢ piu in generale dello spirito come medio relazionale. E cosi
ribadita la radice di ogni fallimento intersoggettivo, che sta nel rifiuto della relazione, il
rifiuto del riconoscimento dello spirito come realta relazionale. E senza questo
riconoscimento dello spirito non potra darsi riconoscimento di sé. Il rigetto dell’anima
bella viene esprimendosi in questi termini:

Tuttavia, alla confessione della coscienza cattiva: «LL.o sono», non fa seguito la risposta con
la confessione analoga. La coscienza giudicante non intendeva dare questa risposta, al
contrario! Essa respinge da sé questa comunanza ed ¢ il cuore duro che ¢ per sé e rifiuta la
continuitd con la coscienza agente®.

La coscienza giudicante non risponde a quella agente, non ammette anch’essa la sua
particolarita, abbarbicandosi nell’interiorita e nella presunzione di rispecchiare
I’'universalita del dovere. Essa ¢ das harte Herz: rinuncia al riconoscimento della propria
uguaglianza con I’altra, rimanendo una coscienza separata dall’altro-da-s¢, incapace di
stabilire una corretta relazione con ’altro. E a questo punto che la coscienza agente riesce

#1vi, 885.

3 [bidem.

24 E ¢id che mancava al signore e al servo, forme soggettive archetipiche e animalesche inscenanti uno
scontro tra corna proprio perché mute, sprovviste della risorsa linguistica. Non avendo passato la lunga
storia di maturazione e formazione di sé, cosa che invece hanno faticosamente patito le due coscienze
morali, erano incapaci di autonegarsi reciprocamente, di cedere una parte di sé per accogliere una parte
dell’altro, rimanendo ingarbugliate in una dinamica di contesa.

% [bidem.

50



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

a rendersi consapevole della profonda malvagita dell’anima bella. In tal modo appaiono
evidenti, ancora una volta, le inconfondibili caratteristiche della figura in questione: una
coscienza che si oppone all’estrinsecazione della propria interiorita attraverso il medio
linguistico, rimanendo segregata nella contrapposizione fra la particolarita del male e la
bellezza della sua interioritd. Hegel dimostra di non accettare, nella forma di questa
soggettivita, la pura conservazione solipsistica e statica della propria identita, altalenante
tra il silenzio ostinato e la presunzione di superiorita sempre piu simile ad un delirio
d’onnipotenza:

A questo punto la scena si capovolge. Colui che aveva confessato si vede respinto e coglie
in fallo 1’altro, il quale si rifiuta di far uscire la propria interiorita nell’esistenza del discorso:
la coscienza giudicante contrappone al Male la bellezza della propria anima, mentre alla
confessione replica con 1’ostinatezza del carattere sempre uguale a se stesso e col mutismo
di chi se ne sta sulle sue e non si abbassa dinanzi a nessuno.

Il risultato di tutto cio € dunque lo svelamento della natura malvagia dell’anima bella, e
questo, in effetti, rappresenta un passo in avanti. Di fatto essa si capovolge da coscienza
giudicante a coscienza giudicata, condannata come soggettivita incapace d’interloquire,
di accogliere il riconoscimento altrui, e sara allora obbligata, sentendosi giudicata, a
riconoscere il relativismo della sua prospettiva. La soluzione all’intera dinamica € vicina.

Il fatto che essa non abbia riconosciuto lo spirito come «padrone che puo ripudiare
qualsiasi realta e far si che non sia mai accaduta» comporta la degenerazione in un «essere
privo di spiritualita»®’. Si configura una coscienza avente in sé due lati immediatamente
posti in una «opposizione rigidamente fissata» — da una parte «il suo S¢€ puro» e dall’altra
«la necessita di esteriorizzarlo fino all’essere per trasformarlo in realta» — e quando essa
scopre di essere la «coscienza di questa contraddizione nella sua immediatezza
irriconciliatay, essa «¢& sconvolta fino alla follia e si strugge in una consunzione
nostalgica»®®. Il capovolgimento di ruoli provoca perd uno sviluppo decisivo nella
dialettica, giacché si ¢ messo in evidenza ex negativo la necessita di smantellare ogni
presunta assolutezza. Le due coscienze sono in sé uguali, entrambe ipocrite, cattive,
ostinate e particolari; questa consapevolezza della loro uguaglianza dev’essere ora
acquisita per sé non solo da quella agente, ma da entrambe.

In realta, enuncia Hegel, la soluzione era gia avvenuta, solo che si rendeva necessario
un ulteriore bagno nel negativo per far prendere definitiva cognizione, soprattutto
all’anima bella, della loro particolaritd e uguaglianza. Infatti, tanto 1’'una quanto 1’altra
manifestavano la loro particolarita o nella strutturale incapacita a realizzare attivamente
I’universale a causa dell’introduzione di effetti imprevisti e talvolta malvagi — nel caso
della coscienza agente —, o nella supposta assolutezza del punto di vista formale del
giudizio — la coscienza giudicante. Ora, la loro opposizione viene a dissolversi proprio
perché si rivelano in sé e in altro, entrambe perfettamente identiche nel loro esser
particolari, entrambe accomunate da un medesimo movimento simmetrico. In ci0 si
elevano all’universalita: 1’agente perché aveva gia «fatto confessione di sé»; la
giudicante, invece, rinunciando al suo cuore duro, il quale «si spezza» poiché «rinuncia al
pensiero che procede per divisioni» — cio¢ il giudizio — e «intuisce se stesso nella
coscienza agente»’.

A questo punto Hegel compie il passo decisivo che preparera alla conclusione dell’intera
sezione: «La parola della riconciliazione ¢ lo Spirito esistente che intuisce il puro saper-si

26 Ibidem.
7 Ivi, 887.
28 Ibidem.
29 Tvi, 889.
51



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

come essenza universale, nel suo contrario: cio¢ nel puro saper-si come la singolarita
assolutamente essente entro sé. E questo riconoscimento reciproco € lo Spirito
assoluto»™. In primo luogo, con la parola della riconciliazione le due autocoscienze
morali risolvono il conflitto in atto grazie ad un atto di reciproco riconoscimento, uscendo
dal loro isolamento, confessandosi e perdonandosi la loro ipocrisia e ostinatezza. Il punto
decisivo ¢ ancora una volta il linguaggio, esprimente 1’atto del perdono con il quale viene
superata I’unilateralita delle coscienze, ponendosi come mediazione decisiva tra i due
soggetti in gioco. Questo elemento linguistico, pero, viene definito daseiende Geist: ¢
esattamente 1’oggettivita della relazione, il primato della mediazione sulle due
autocoscienze.

Tuttavia, a differenza degli altri momenti in cui si palesava lo spirito come oggettiva
mediazione tra due elementi opposti, in questi luoghi € presente una vera e propria sterzata
della prospettiva filosofica’'. Propriamente, qui non ¢ solo presente 1’imporsi di una
ragione oggettiva, perché questo spirito oggettivo si manifesta alle coscienze individuali
come soggetto consapevole, come puro saper-si, come se questa stessa mediazione
oggettiva riflettesse su di sé, divenendo unita consaputa di soggetto-oggetto e particolare-
universale.

Alcune interpretazioni vedono con cio la realizzazione di un unico macrosoggetto
assoluto™, in cui il riconoscimento intersoggettivo sarebbe solo apparente poiché
rimpiazzato dall’autoriconoscimento della componente universale e individuale interna ad
un unico soggetto macroindividuale. Le coscienze cederebbero quindi il passo a quel
famigerato terzo soggetto come attore protagonista della trama fenomenologica, dopo che
per sei capitoli era rimasto dietro le quinte.

Contro questa chiave di lettura spicca 1’argomento sotteso al finale di capitolo:

Il Si della riconciliazione in cui i due lo si spogliano della loro esistenza opposta, €
I’esistenza dell’lo esteso fino alla dualita, Io che con cio resta uguale a sé e che ha la
certezza di se stesso nella sua esteriorizzazione perfetta e nel suo contrario: il Si ¢ Dio
manifestantesi in mezzo a questi lo che si sanno come il sapere puro®.

Ci0 che Hegel chiama spirito esistente che nell’intuizione di sé si riconosce divenendo
sapere assoluto, ¢ la parola, il Si: questo ¢ di fatto il vero soggetto dell’intero costrutto
hegeliano. Di questa parola Hegel afferma ch’essa ¢ particolare e universale, e proprio
attraverso questo linguaggio che le due autocoscienze si riconciliano, cio€ riconoscono
reciprocamente la loro natura, deponendo 1’individualita a favore dell’universalita. In altri
termini, ¢ attraverso quella prassi linguistica che le coscienze negano ciascuna la propria
particolarita — ’una affermando la sua inadeguatezza, 1’altra spezzando il suo cuore duro
—, che in questo contesto significa negare la propria unilaterale convinzione di essere
coscienze bastevoli a se stesse. Nel perdono reciproco, dunque in un atto di sostanziale
«rinuncia a sé»*, scaturito per I’appunto dalla parola della riconciliazione, le
autocoscienze morali conquistano una nuova™ consapevolezza, quella di sapersi come
interdipendenti ¢ quindi universali. Quando infatti s’incontrano nel dialogo e in esso si
riconciliano, questi non smarriscono il loro carattere individuale dissolvendosi in
un’incognita macrosoggettivita. All’opposto, quell’incontro dialogico e quel mettere a

3¢ Hegel (1995, 889-891, modificata).

3t Cfr. Cortella (1995, 133-138).

32 Cfr. Gadamer (1990), Habermas (2001).

33 Ivi, 893.

34 Ivi, 889.

3 11 diventar nuovi da parte dei soggetti mediante il realizzarsi del riconoscimento effettivo allude, con
sfumature religiose, alla conversione di San Paolo.

52



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

frutto la prassi-logia etica del perdono corrisponde ad acquisire un nuovo livello di
universalita da cui dipende la loro stessa peculiarita individuale. E proprio perché questa
nuova consapevolezza non corrisponde alla loro precedente visione dualistica, ora il
sapere di entrambe corrisponde al sapere dello spirito stesso.

Esplicita ¢ poi — a salvaguardia del piano intersoggettivo — il nesso alla nozione di
spirito definita nel quarto capitolo, come /o che ¢ Noi, ¢ Noi che ¢ lo. Da una parte,
congedandosi dalla loro opposizione, i soggetti sono un /o che é Noi, dall’altra parte,
nell’esistenza dell’lo esteso fino alla dualita, 1 soggetti sono un Noi che ¢ lo. Ancora una
volta viene ribadito il fondamento intersoggettivo dell’individualita, il quale viene
affermandosi nella necessita dell’esteriorizzazione perfetta mediante cui I’lo perviene
alla certezza di se tramite il suo contrario, tramite cio¢ il riconoscimento con un altro Io.
Nel passaggio allo spirito I’Io pertanto non sparisce, non si dissolve in un’entita altra — e
tantomeno fa irruzione il nemico per eccellenza di Hegel, la trascendenza —, ma viene a
maturare ¢ ad acquisire una piu alta consapevolezza di sé tramite il movimento di
alienazione, autonegazione e recupero di sé nell’altro.

Nell’ultima parte del capoverso Hegel utilizza un sostantivo assai impegnativo
parlando di Dio. Cosa intende dire? Il richiamo, ovviamente ancora di natura religiosa, va
ad un passo evangelico in cui Cristo afferma «dove due o tre sono riuniti nel mio nome io
sono in mezzo a loro»*. E Dio, in questo contesto, &€ ancora una volta la stessa relazione
intersoggettiva, la stessa mediazione oggettiva tra soggetti, il Si della riconciliazione. E di
questo S che Hegel parla in termini di un Dio che si manifesta in mezzo ai soggetti, come
di quella parola che unisce le due soggettivita. Essa ¢ la loro nuova realta, anzi la loro
vera realtd, quella di essere indipendenti nella dipendenza alla relazione con I’altro, di
essere fuori di sé€ nell’altro. Dio racchiude il senso di questa nuova soggettivita plurale,
della verita dell’intersoggettivita come riconoscimento del medio relazionale. Lo spirito
assoluto ¢ la vera essenza del soggetto umano, quel Dio che comunica la nuova natura del
soggetto, la consapevolezza che la verita della sua individualita — del suo lo — risiede
nell’universalita della relazione intersoggettiva — nel suo Noi. Abbiamo dunque a che fare
con una interdipendenza tra soggetti nuovi, metamorfizzati, che «si sanno come il sapere
puro»’’, e di uno spirito che «intuisce il puro saper-si come essenza universale»™®.

4. Riconoscimento e assoluto

Il sapere assoluto ¢ raggiunto nel medesimo istante in cui viene realizzandosi il
riconoscimento reciproco tra autocoscienze, dimostrando tra i due piani un profondo
legame. Identifichiamo tre principi comuni ad entrambi, partendo dal riconoscimento.

In primo luogo, il riconoscimento segnala che la vera natura dell’autocoscienza si
palesa solo allorquando essa si esteriorizza. Cio avviene nell’attivita — sulle cose e con gli
altri — e nell’oggettivazione di sé€ nel medium linguistico. Tant’¢ che contro 1’ideale di un
soggetto chiuso in sé si pone la sintomatica critica all’inoperosita e al mutismo dell’anima
bella alla quale ¢ corrisposta I’urgenza dell’entrare nel mondo tramite la prassi e la messa
a punto di una relazione dialogica con gli altri soggetti.

In secondo luogo ed in consonanza al primo, contro I’ideale di una soggettivita
indipendente e autoriferita, il riconoscimento effettivo invera la tesi fenomenologica
fondamentale: ogni autoriferimento ¢ possibile solo grazie all’eteroriferimento. Ogni sé
deve cio¢ passare necessariamente da una manovra di decentramento, con la quale viene a

36 Matteo (18,20).
37 1vi, 893.
38 Ivi, 889.
53



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

negoziare le proprie pretese di validita con quelle altrui, raggiungendo cosi una forma di
autonomia decentrata e relazionale. Insomma: il riconoscimento passa da un’obbligatoria
autonegazione delle proprie pretese monologiche — come avviene in questi luoghi con la
pratica della rinuncia a s¢ e della confessione — e da una corrispettiva affermazione della
validita dell’altro — come nella pratica del perdono e della riconciliazione. Tutto cio ¢
espresso nel movimento delle due autocoscienze in cui, pur nella loro alienazione, esse si
mantengono ritrovandosi, alienano la loro separatezza e riconquistano I’unita: trovano sé¢
nell’altro, sono liberi come esser-presso-di-sé-nell esser-altro®.

Da cio, il terzo aspetto. La teoria hegeliana valorizza con efficacia quell’elemento
oggettivo da cui le autocoscienze dipendono e che il filosofo di Stoccarda qualifica come
spirito. E questo altro non ¢ che la dimensione storica e sociale dell’intersoggettivita,
all’interno della quale viene a incarnarsi una logica etica — quella della reciprocita e
dell’interdipendenza — da cui le soggettivita traggono le risorse per il loro costituirsi
relazionale. E proprio questo comune luogo normativo a prefigurarsi come il terreno di
relazione originaria da cui le autocoscienze sorgono. Ed ¢ sempre questa relazionalita
etico-oggettiva, infine, ad autoriflettersi divenendo sapere assoluto.

Esteriorizzazione pratica e linguistica, autoriferimento costituito dall’eteroriferimento
e oggettivita della mediazione, elementi esibiti nel riconoscimento effettivo,
corrispondono ad altrettanti momenti del sapere assoluto.

In primis, la conciliazione in cui si divulga 1’assoluto ha i caratteri dell’ esistenza, del
Dasein, come cio¢ qualcosa che accade alienandosi da sé nella caratteristica esteriorita
linguistica con la quale i due soggetti si riconoscono. A conferma di questo tratto
esteriorizzante ci sono le ultime pagine della Fenomenologia, in cui viene rimarcato come
questo deve sapersi alienare®, deve cioé conoscere «il negativo di se stesso, cio¢ il proprio
limite» e cio significa «sapersi sacrificare» nella «esteriorizzazione in cui lo Spirito
presenta il proprio divenire Spirito»*'. Ci0, da un lato come «divenire dello Spirito in
quanto spazio — la naturay, e dall’altro lato, «lo Spirito esteriorizzato nel tempo» in quanto
«storian®. Insomma, tanto la dimensione intersoggettiva del riconoscimento tanto quella
speculativa dell’assoluto condividono una specifica movenza, quella di decentrarsi ed
esteriorizzarsi per accedere alla realta nella relazione all’esser-altro.

Di conseguenza e secondariamente, tanto quanto nel riconoscimento I’autoriferimento
della soggettivita viene a dipendere dall’eteroriferimento, cosi 1’assoluto, anch’esso
esprimente la medesima dinamica, si rivela essere unita di individualita e universalita. Per
I’appunto, le due soggettivita morali accedono alla loro vera natura solo quando
abbandonano il loro comportamento particolaristico nel riconoscimento reciproco e
dialogico, diventando se stesse e il loro altro, manifestandosi come individuali e
universali insieme. In egual misura, ¢ proprio quella «parolay, cio¢ lo «spirito esistente»,
a sapersi come individuale e universale. Il sapere di questa unitd si connette alla
consapevolezza dell’autocoscienza circa la sua natura intersoggettiva, universale: il suo
lo individuale ¢ gia da sempre un Noi sociale. L’unita di individuale e universale
comprova il movimento che guida I’assoluto stesso, quello della negativita immanente,
con il quale viene messa in critica ogni forma d’irrigidimento dei propri presupposti. Il
sapere assoluto hegeliano tiene insieme due anime: codificare e fissare non tanto i
contenuti empirici, quanto le nostre capacita astrattive, al fine di poter attingere alla
dimensione della scientificita; problematizzare e ripiegare su di s¢ quelle stesse capacita
allorché si blocchino in principi unilaterali e dogmatici. Tanto 1’autocoscienza, inverante

39 Si veda, sul piano dello spirito oggettivo, come questo movimento venga espresso nell’importante § 7
della Filosofia del diritto e nella relativa Zusatz.
4% Una mossa analoga ¢ presente nelle ultime pagine della Scienza della logica.
4 1Ivi, 1061.
4 Tvi, 1063.
54



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

la sua vera individualita nell’universalita, raggiunta attraverso ’autonegazione delle
proprie ostinatezze, quanto 1’assoluto, distanziantesi criticamente e autoriflessivamente
da-sé nell’affermazione dell’altro-da-sé, risultano dinamicamente eterodiretti verso la
loro Entwicklung.

Infine, come il riconoscimento teorizza la centralita della mediazione oggettiva sugli
estremi, anche il sapere assoluto si comunica nell’unita di soggetto e oggetto. Infatti, la
riconciliazione altro non ¢ se non la conformazione tra piano della realta e piano del
pensiero, non pero in senso teoreticistico e contemplativo, poiché sono sempre 1 soggetti e
il loro travaglio a consentire a quell’oggettivita di determinarsi come tale. Un’oggettivita,
poi, che certamente possiede le sembianze dell’intersoggettivita — in cui trasuda
I’elemento soggettivo —, ma che in essa tuttavia non viene esaurendosi: proprio perché
ormai soggettiva, quell’oggettivita ¢ capace di farsi essa stessa riflessione filosofica, di
sapersi appunto come un sapere, autonomizzandosi dal contesto storico-sociale da cui
viene generandosi.

E forse in quest’ultimo elemento, nell’autonomia del piano della liberta speculativa
rispetto al terreno storico-contestuale, che viene ad apparire il nucleo piu scandaloso per
la filosofia post-hegeliana, certa ormai della fallibilita e della finitezza del proprio statuto
veritativo. Infatti, non solo il soggetto, ma parimenti lo stesso sapere filosofico risulta alla
fin fine depotenziato, gettato, relativistico, sconfitto nella pretesa di concettualizzare e
adeguare la realta alle proprie categorie epistemologiche. Eppure, esso non riproduce
determinati meccanismi in cui Dalterita® & condannata all’indeterminatezza e
all’indicibilita — quando differenza fa rima con in-differenza? O in cui la liberta ¢
associata ad una forma di radicale indipendenza relazionale — 1’individualismo
neoliberale ne ¢ la prova? O ancora, in cui la ragione viene relativizzata ad esercizio
stilistico in senso narrativo e anti-filosofico — nelle teorie del post-moderno e della post-
verita—, demolendone ogni pretesa oggettiva? Non ¢ allora nella critica alla soggettivita
trascendentale moderna palesata nella teoria del riconoscimento ed in una rinnovata
traduzione della grammatica critica ed espositiva del sapere assoluto, che vengono a
raccogliersi quelle fonti critiche nei confronti del contemporaneo stesso?

Forse, se si vuole “salvare” I’assoluto hegeliano dalle critiche contemporanee, occorre
assumerlo fino in fondo™®.

Bibliografia

Bellan A. (2002), La logica e il “suo” altro. Il problema dell alterita nella Scienza della
Logica di Hegel, 11 Poligrafo: Padova.

— (2006) Trasformazioni della dialettica. Studi su Theodor W. Adorno e la teoria
critica, 11 Poligrafo: Padova.

Bodammer T. (1969), Hegels Deutung der Sprache, F. Mainer: Hamburg.

Cortella L. (1995), Dopo il sapere assoluto. L’eredita hegeliana nell’epoca post-
metafisica, Guerini: Milano.

43 Magistrali gli studi di Bellan (2002) e (2006), a cui si rimanda per una piu profonda comprensione della
relazione tra alterita e pensiero dialettico hegeliano e post hegeliano. E probabilmente in questa relazione
che si gioca tutta 1’attualita — e dunque tutta la necessita — di un pensiero — quello hegeliano — che riesce ad
evidenziare (ed evitare) le possibili derive di quelle filosofie che sembrano costitutivamente incapaci di
concepire I’alterita. Su questo cfr. Theunissen (1965).
44 Cfr. Samona (2008).

55



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

— (2023), Ethos del riconoscimento, Laterza: Bari-Roma

De Bortoli C. (2017), Osservazioni sul ruolo del linguaggio nel VI capitolo della
Fenomenologia dello spirito, in «Post-Filosofie», 4: 71-106.

Gadamer, H.G. (1973), La dialettica di Hegel, Marietti: Torino.

— (1990), Verita e metodo, Bompiani: Milano.
Garelli G. (2010), Lo spirito in figura, I1 Mulino: Bologna.

Gregoratto F., Ranchio F. (a cura di) (2014), Contesti del Riconoscimento, Mimesis:
Milano—Udine.

Habermas, J. (2001), Verita e giustificazione, Laterza: Roma-Bari.

Hegel G.W.F. (1990), Differenza fra il sistema filosofico di Fichte e quello di Schelling,
Mursia: Milano.
— (1995), Fenomenologia dello Spirito, Milano: Rusconi.
Honneth A, (2002), Lotta per il riconoscimento, 11 Saggiatore: Milano.
— (2019), Riconoscimento. Storia di un’idea europea, Feltrinelli: Milano.

Hyppolite J. (1972), Genesi e struttura della «Fenomenologia dello spirito» di Hegel, La
Nuova Italia: Firenze.

Ikdheimo H., Lepold K., Stahl T., (a cura di) (2021), Recognition and Ambivalence,
Columbia University Press: New York.

Jaeggi R., Celikates R. (2018), Filosofia sociale: una introduzione, Le Monnier: Firenze.
Kjeve A. (1966), Introduzione alla lettura di Hegel, Adelphi: Milano.
Landucci S. (1976), Hegel: la coscienza e la storia, La Nuova Italia: Firenze.

Lugarini L. (1980), Hegel e [’esperienza dell’anima bella, in «Giornale di Metafisicay,
37,2:37-68.

Mascat, J. M.H., Tortorella, S (a cura di) (2019), Hegel & Sons. Filosofie del
riconoscimento, Edizioni ETS: Pisa.

Pedroni V. (1999), Ragione e comunicazione: pensiero e linguaggio nella filosofia di
Karl-Otto Apel e Jiirgen Habermas, Guerini: Milano.
Quante M. (2016), La realta dello spirito. Studi su Hegel, Franco Angeli, Milano.

Renault E. (2007) Riconoscimento, lotta, dominio: il modello hegeliano, in «Post-
filosofiex, 4: 29-45.

Ruggiu L., Testa 1. (2003), Hegel contemporaneo: la ricezione americana di Hegel a
confronto con la tradizione europea, Guerini: Milano.

Samona L. (2008), Autocoscienza e sapere assoluto, in «Verifiche», XXXVII/1-3: 33-
61.

Siep L. (2007), 1l riconoscimento come principio della filosofia pratica. Ricerche sulla
filosofia dello spirito jenese di Hegel, Pensa Multimedia: Lecce.

—(2009), Lo spazio sociale della ragione. Da Hegel in avanti, Mimesis: Milano-Udine.

Simon J. (1966), Der Problem der Sprache bei Hegel, Kohlhammer: Stuttgart.

Tassi A. (2020), L ’anima bella nella Fenomenologia dello spirito, Morcelliana: Brescia.

Testa 1. (2010), La natura del riconoscimento. Riconoscimento naturale e ontologia
sociale in Hegel (1801-1806), Mimesis; Milano.

Theunissen M. (1965), Der Andere. Studien zur Sozialontologie der Gegmwart, De
Gruyter: Berlin.

Vernon J. (2007), Hegel’s Philosophy of Language, Continuum: London.
Vinci P. (1999), «Coscienza infelice» e «Anima bellay, Guerini: Napoli.

Jaeggi R., Celikates R. (2018), Filosofia sociale. Una introduzione, Le Monnier
Universita: Firenze.

56



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

Thinking as Syncopated Figuration: Jean-Luc Nancy’s Hegelian
Correction of Kant

Arundhati Dubey, Indian Institute of Technology-Bombay,
arundhatidubey6@gmail.com

Abstract

This paper brings out the centrality of Hegel’s understanding of immanent negativity and
becoming in Jean-Luc Nancy’s anti-foundationalist attempts to think: What does it entail
to think or philosophise in our post-truth world? What is the status of thought in our
contemporary world when the edifice of epistemology and metaphysics stands
questioned? Analysing one of the most prominent attempts in the history of philosophy to
discern foundations for philosophy, i.e., Kant’s Critique of Pure Reason, Nancy turns
Kant upside down and suggests that thought self-presents insofar as its self-identity is
interrupted, i.e., as a syncopated figuration. My suggestion is that Nancy’s reversal of
Kant’s system relies on a Hegelian correction of Kant, specifically Hegel’s
temporalization of the Kantian limits of pure reason. The paper will highlight the
proximity of Nancy’s thought to Hegel’s philosophy by explicating their uptake of Kant’s
transcendental philosophy. This paper argues that the reactualization of Hegel’s
temporalization of Kantian limits and exposition of becoming in Nancy’s contemporary,
post-metaphysical works opens up the possibility of thinking differently and infinitely
from within our finitude. The paper’s wager is to explicate Hegel’s exposition of
immanent negativity in thought and being at work in Nancy’s thinking, specifically, his
work on community and show how the Hegel-inspired position delivers us from the
seemingly contradictory impasse of our time: either retreating to the substantial
metaphysical ideas of God, substance, etc. or being reduced to our finite and disparate
existence and succumbing to the impossibility of thought.

Keywords
Jean-Luc Nancy; syncopation; negativity; Kantian Limits; Hegel.

1. Introduction

In contemporary French philosophy, Jean-Luc Nancy is responsible for shaping an
understanding of singularity in relation to collectivities following the fall of the Cartesian
subject and the critique of metaphysics. One of the important questions he tries to address
is how the substantial ways of organizing ourselves in relation to the world, such as
totalitarian forms of governance, capitalism, and religious fundamentalism, repeatedly
haunt our post-metaphysical and post-truth world. Accordingly, insofar as the imperative
to iterate and analyze the absence of foundations goes, Nancy’s work undoubtedly shares
some similarities with deconstructionism and post-structuralism. However, Nancy differs
in the way he thinks through this problem from his contemporaries, such as Derrida, who
project the messianic possibility of a democracy to come that would absolve us from our
current crises in thought and politics. In a typical deconstructionist vein, Nancy reads

58



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

thinkers like Descartes and Kant to upturn their emphasis on foundations for, respectively,
subjectivity and thought. In this paper, I will focus on how Nancy’s deconstructionist
reading of these thinkers is influenced by Hegel’s understanding of negativity and
becoming, which I suggest remains a crucial aspect of Nancy’s thinking that sets him
apart from his post-modern contemporaries. Notably, Hegel enters the scene of French
philosophy through Alexander Kojéve’s famous lectures on Hegel’s Phenomenology of
Spirit, attended by thinkers including Georges Bataille, Maurice Merleau-Ponty, Jean-
Paul Sartre, and Jacques Lacan, among others, who significantly influence the terrain of
modern French thought. However, we will see how Nancy’s Hegel differs from Kojeve’s
Hegel and comes closer to recent attempts at reactualizing Hegel by thinkers including
Slavoj Zizek, Alenka Zupanci¢, Frank Ruda, Rebecca Comay, and Andrew Cole.

Kant’s first Critique, the Critique of Pure Reason, is read in an epistemological and
foundational as well as anti-foundationalist manner. For instance, interpretations of Kant
by thinkers like P. F. Strawson', who read the Critiqgue for its foundational and
epistemological significance, dismiss the antinomies of pure reason as inconsequential
and, at best, treat the connection between the two divisions of the Critigue with
considerable skepticism. In contrast, contemporary thinkers like Zizek? emphasize the
significance of Kant’s indefinite judgment in thinking through Kant’s antinomies of pure
reason. For most contemporary anti-foundationalist readings of the first Critique that aim
to question the authority of a transhistorical and substantial idea, like those of Heidegger
and Nancy, the way the «Transcendental Aesthetic» and «Transcendental Logic» fit
together to form the edifice of critical philosophy is of crucial interest’. In this paper, by
analyzing Nancy’s anti-foundationalist reading of Kant’s first Critique, 1 suggest that
Nancy’s account is mediated and made possible only through a Hegelian re-reading of
Kant. In this manner, the paper emphasizes the relevance of Hegelian thinking in the
contemporary, in the way it speaks to Nancy’s desire to think with and beyond thinkers
such as Heidegger, Derrida, and Bataille.

The paper begins by contextualizing Nancy’s reading of Kant’s First Critique in his
text The Discourse of the Syncope: Logodaedalus’, wherein Nancy builds upon
Heidegger’s reading of Kant to further an idea of thought as a figural presentation rather
than a conceptual representation. While for Heidegger, the obtrusiveness of certain
sections of the Critique reveals that the text that aims to ground philosophical discourse
also, at once, un-grounds it. Nancy takes the instance of un-grounding in the Critique to its
limits to suggest that the instance of un-grounding is not merely a contingent or accidental
feature of Kant’s Critique but a necessary aspect of thought itself in the sense that it is the
unthought or limits of thought that make any thinking possible. In Section 2, I refer to
Nancy’s Hegel: The Restlessness of the Negative® to develop how thought operates
figuratively in response to the immanent and shared negativity of our thought as well as
the world. Insofar as the negativity also traverses the object, it becomes a constitutive
aspect of thought and not merely an impediment to our capacity to know, i.e., thinking
must repeatedly tarry with this negativity. This section concludes the paper by pointing at
the Hegelian temporalization of Kantian limits at play in Nancy’s idea of community,
which he contrasts with society. So, the paper opens a possibility to engage and detail the
merits of Hegelian influence on how Nancy conceives of and works through the
problematic of community without communion and politics.

! Strawson (2006).
2 Zizek (1993).

? James (2006, 30).
“ Nancy (2008).

*> Nancy (2002).

59



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

2.1 The Syncopation of Pure Reason

Heidegger’s reading of Kant’s first Critique suggests that the treatise is at once a text that
founds and unfounds philosophical discourse®. In the preface to the Critique, Kant claims:
«Any philosophical treatise may find itself under pressure in particular passages (for it
cannot be as fully armored as a mathematical treatise), while the whole structure of the
system, considered as a unity, proceeds without the least danger»’. Here, Kant suggests
that the clarity and precision of the treatise as a whole are not compromised by the difficult
presentation of its parts. Heidegger contests this prefatory note to say that the obscurity of
certain parts, while specifically referring to the part concerning «schemay, defeats the
purpose of Kant’s radical project at a very crucial moment in the text and, in turn, makes
him settle for a rather traditional, Aristotelian solution to the problem of schematism. To
clarify, schematism, for Kant, is the process through which understanding relates to
sensible perception. Through this process, we create a sense of a unified experience. But
Kant, especially in the first edition of the Critique, vaguely alludes to imagination or the
inner depths of the soul to perform this unifying job. And this is where, for Heidegger, an
abyss at the heart of the Critique opens®. Heidegger writes:

Will not the Critique of Pure Reason have deprived itself of its own theme if the pure reason
reverts to the transcendental power of imagination? Does not this ground laying lead us to
an abyss? In the radicalism of his question Kant brought the “possibility” of metaphysics to
this abyss. He saw the unknown. He had to shrink back. It was not just that the
transcendental power of imagination frightened him, but that in between [the two editions]
pure reason as reason drew him increasingly under its spell’.

Heidegger’s reading of Kant’s prefatory note highlights how Kant’s attempt to discern
systematic foundations to philosophy also comprises a partial resignation to the murky
terrain of imagination, and thereby a failure of thought at a crucial moment in the treatise.
Thus, we can suggest that one upshot of Heidegger’s reading is to highlight the finitude
and fragility of thought even as it tries to secure and work out its own foundations. Nancy
builds upon Heidegger’s interpretation to suggest that this limit of thought that appears as
strange and detrimental to thought’s self-presentation is a necessary condition of
thought’s movement and in no way a negative condition for thought to stop thinking about
or beyond the limits of pure reason.

Reason, as finite and restricted to the realm of phenomena, is the Neo-Kantian
interpretation of Kant’s First Critiqgue and a prominent interpretation of Kant’s system.
Hegel, in “Faith and Knowledge,” discusses how reason critiques faith and prevents
philosophy from merely being a handmaiden of faith, as was philosophy’s received
understanding before the Enlightenment project. However, Hegel also points out that the
other side of the Enlightenment project is to draw limits on the critical force of reason and
thus posit faith as substantial and positive beyond reason. When reason is reduced to
intellect alone, it succumbs to finitude and is separated from any access or critical take on
the absolute and the infinite that strictly liei on the side of the substantial beyond of faith.
Hegel writes:

Enlightened Reason won a glorious victory over what it believed, in its limited conception
of religion, to be faith as opposed to Reason. Yet seen in a clear light, the victory comes to

¢ James (2006, 29)

7 Kant (1998, 123).

& James (2006, 35-36)

° Heidegger (1997, 117-118).

60



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

no more than this: the positive element with which Reason busied itself to do battle is no
longer religion, and victorious Reason is no longer Reason. The newborn peace that hovers
triumphantly over the corpse of Reason and faith, uniting them as the child of both, has as
little of Reason in it as it has of authentic faith. [ ... ] Reason, having in this way become
mere intellect, acknowledges its own nothingness by placing that which is better than it in a
faith outside and above itself, as a beyond [to be believed in]".

Hegel draws attention to the Kantian limit to reason, as it both names and defies the cause
of critical philosophy. One of the prominent aspects of Kant’s philosophy is to emphasize
the limits of reason to constitute some other domain as infinite, beyond, and transcendent.
This happens, for instance, when limits are imposed on scientific knowledge so that it
doesn’t pose a threat to existing structures of faith and belief. Gillian Rose'' develops this
line of argument when she suggests that the neo-Kantian uptake of Kant’s critical
philosophy either presupposes “validity” arising from empirical reality or “value” rooted
in transcendent social structures. This presupposition of either value or validity to derive
the one from the other, for instance, presupposing a certain belief to stabilize norms,
undercuts the force of Kant’s critical philosophy that aims to question the presuppositions
governing our empirical reality. The neo-Kantian positions exclude any enquiry into our
empirical reality and thus reduce transcendental philosophy to epistemology. In this
backdrop, Rose suggests that Hegel’s speculative philosophy remains a philosophy
without any presuppositions and thus realizes the desire of Kant’s critical philosophy.
Hegel’s philosophy prompts us to grasp the unthought of thought, which relates reason to
faith and thus restores the possibility of questioning both faith as well as reason from the
point of their inherent impossibility to be complete and perfect. In the absence of such an
immanent gap, both reason and faith tend to slip into dogmatism. Rose writes:

In the name of a neutral method which seeks solely to justify knowledge, transcendental
philosophy justifies infinite ignorance not finite knowledge. It subjects the objects of both
theoretical and practical knowledge to the domination of the discursive concept. We can
only turn from our limited knowledge of the finite to an insatiable yearning for the
unknowable and inaccessible infinite. However, this irrational relationship to the infinite
renders a rational relationship to the social and political conditions of our lives impossible.
The limitation of justified knowledge of the finite prevents us from recognizing, criticizing,
and hence from changing the social and political relations which determine us. If the infinite
is unknowable, we are powerless. For our concept of the infinite is our concept of ourselves
and our possibilities'.

Thus, the task of any thinking after Kant must be to analyse the limits to reason as the very
precondition for our access to the infinite, and thinkers like Rose, Adrian Johnston, and
Alenka Zupanci¢ bring out how Hegelian philosophy is the desired meta-critique of
Kant’s critical project. In this paper, I attempt to situate Nancy’s reading alongside such
attempts insofar as Nancy insists on explicating the critical force of reason, and for this, he
insists upon the limits of reason as a necessary condition of its infinite capacity to create.

Nancy finds Kant’s remarks on the two prefaces of the first Critique on the clarity of
the text and its presentation defence against the unclear passages in the treatise (James
2006, 37). He draws attention to Kant’s desire for clarity in philosophical thought and its
presentation, similar to that of the sciences and mathematics. Interestingly, he upholds
that unclear presentations necessarily exist within a text like the first Critique, which
attempts to think through the movement of thought itself and discern its foundations.

1% Hegel (1977b, 55-56).
1 Rose (1995, 1-13).
12 1yi, 44-45.

61



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

Thus, I suggest that for Nancy, the inconsistency within the Critique is not incidental to
the text but necessary to the structure of thought.

Crucially, for Nancy, the encounter with the limit of thought results in a «syncope» but
not in an abyssal recognition of thought’s own finitude. In the Translator’s Introduction to
Nancy’s Logodaedalus, Saul Anton elaborates on different senses of syncope in French.
Most colloquially, it means a momentary stoppage of the heart, akin to a heart attack, or a
sneeze; a sudden, brief event. Syncope also connotes the interruption of a musical line,
especially in the context of jazz. Notably, the heart and the musical note do not stop but
are restored differently after the syncope. Anton writes:

In this manner, the syncope points to the corporeality (a heart attack!) of consciousness in
its linguistic expression, the dimension and moment (transcendental? empirical? empirico-
transcendental?) wherein consciousness senses or feels itself “in the flesh” and does so
precisely because it is there that it blacks out, perhaps in the face of a sudden shock, a
powerful emotion, or an experience of sublime grandeur — or just from trying to read Kant.
It names the waking unconsciousness we call “incomprehension” that forces one to read a
text over and over, especially when it operates, as does Nancy's, in multiple registers'.

The syncope is the interruption but not the destruction of the stream of consciousness with
the corporeality of the real. The interruption remains a point of incomprehension that can
restore thought differently. The interruption is a point of thought’s engagement with itself.

In his analysis, Nancy highlights the exigency of thought’s syncopation by pointing to
the impossibility of complete and pure presentation (Darstellung) in philosophy. The
manner of presentation is also a crucial question to be addressed by Kant because he
aspires for the certitude of mathematics, but «philosophical argumentation can in fact
never fully match the discursive rigour or exactitude of mathematics»'*. Philosophical
exposition is contingent upon historical discourse and, therefore, temporally specific and
vulnerable to change. However, it is neither completely dependent on its other, i.e.,
history, nor is it completely independent; but crucially, any philosophical exposition must
bear the consequences of its fragile and vulnerable presentation. Taking responsibility for
its inherent contingency partly entails working through the relation thought has with its
other, not just other discourses, but crucially, its own inconsistency that allows it to relate
to history. Nancy considers the relation of thought to history and contingency as
immanent and necessary, rather than a contingency that strikes thought from the outside
and can be analysed coherently once the stable foundations of philosophy have been
definitively and abstractly discerned. Insofar as thought is internally lacerated, the
limitations imposed by other contingent discourses, such as history and politics, on
thought’s contingency are only apparent. It is thought’s immanent inconsistency that
forms thought insofar as it becomes the hallmark of thought that tarries with the real and
does not presuppose itself and thereby the world, but creates the world from a
(syncopated) moment of its impossibility, the point of its limit. Thus, thought’s limit to be
complete and uninterrupted, which appears counterintuitive to thought’s necessity and
certainty, is the inherent condition of thought’s self-presentation.

For Nancy, unlike Descartes and Kant, there is no pure abstraction of thought or an idea
of a first beginning possible. We can only begin to think from where we are. Nancy begins
to reconfigure the relationship between philosophy, wherein philosophical concepts are
typically taken to be a representation of the world as it is, and discern the first principles of
the world as they are, etc., with its other, such as history and literature, which are
discourses marked by contingency and creative presentations. Nancy subverts this

B Nancy (2008, xvii)
¥ James (2006, 39)

62



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

commonplace understanding of philosophy, explicating how it is impossible for
philosophical presentation to be purely representational, and it is necessarily a figuration
of areality in relation to an unfigurable real of nature. Based on this, Nancy refutes Kant’s
prefatory claim that the fragility of philosophical exposition does not affect the structural
unity of the system as a whole". For Nancy, a mathematical presentation is adequate to
presentation proper, but a philosophical presentation is different, and it is in this gap
between mathematics and philosophical presentation that Nancy re-founds the
presentation specific to philosophy. He writes: «the partition of mathematics and
philosophy opens the divide in Darstellung itself, the crisis, which stricto sensu separates
Darstellung from another mode of ‘presentation,’ the philosophical one, which Kant
specifically chose to call Exposition»'®.

Darstellung, which has been translated as “presentation”, means literally, “placing-
there”, “placing-in-front”, “showing”, or “exposition”'”. The emphasis of Darstellung,
therefore, lies specifically on the act of bringing into presence or into view the
determinations and deductions of pure reason. Typically, Darstellung is distinguished
from the term Dichtung in German, which implies a more general concept of invention or
creation, such as that of novels, poetry, and other literary expositions. Nancy’s
interruption of the philosophical presentation also blurs the distinction between
philosophy and literature. Philosophy shares with literature the exposition in response to
syncopation at the limits of a discourse.

This division in presentation proper begets a kind of creation that is linked to or a result
of the gaps in the presentation itself. These literary creative eruptions affect the
architectonic of the Critigue whereby gaps in the presentation cannot be dismissed as
contingencies that do not bear upon the structure as a whole. The gaps are, instead,
constitutive of the text and also of thought as such. So, reason’s syncope or an imperfect
self-presentation manifests as a symptom of limiting reason to representation alone.
Reason syncopates insofar as there is no pre-given world to approximate but a world to
create. Perhaps, Hegel’s “concept” proposes a treatment of this symptom whereby it
unites Dichtung and Darstellung to retain a sense of presentation proper to the concept. As
Hegel famously writes in the Phenomenology:

Reason, essentially the concept, is directly sundered into itself and its opposite, an antithesis
which for that very reason is equally immediately resolved. But when Reason is presented
as its own self and its opposite, and is held fast in the entirely separate moment of this
asunderness, it is apprehended irrationally; and the purer the moments of this asunderness,
the cruder is the appearance of this content which is either only for consciousness, or only
ingenuously expressed by it. The depth which Spirit brings forth from within — but only as
far as its picture-thinking consciousness where it lets it remain — and the ignorance of this
consciousness about what it really is saying, are the same conjunction of the high and the
low which, in the living being, Nature naively expresses when it combines the organ of its
highest fulfilment, the organ of generation, with the organ of urination. The infinite
judgement, qua infinite, would be the fulfilment of life that comprehends itself; the
consciousness of the infinite judgement that remains at the level of picture-thinking
behaves as urination'®.

I want to emphasize how Nancy seems to conceive of reason essentially as critical, as
opposed to something finite, to the extent that thought syncopates when it tries to self-

> James (2006, 39).

'8 Nancy (2008, 32-33).

7 James (2006, 40).

'8 Hegel (1977a, 210), translation modified, substituting “concept” for “notion”.

63



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

present. For Nancy, Kant becomes the key to interrogate and expose the syncope of
thought, despite his attempts to cover over the moments of syncope.

Philosophical discourse is pronounced over a syncope or by a syncope. It is held up by an
undecidable moment of syncope. This moment, this mode of production, and this regime of
inscription are Kant's, which means: they are Kant’s still today. The Kantian function in
philosophy is what exhibits — or should one say incises? — the syncope, in spite of
everything, in spite of all the will in discourse. Philosophy has always comprised this
function, even if it is constitutionally incapable of understanding it (and why, at the critical
moment, the syncope happens to it)".

The point is this: any attempt to ground philosophy’s foundations, like Kant’s Critique,
attempts to model philosophy’s certitude on the existing model of mathematics
syncopates and points at the impossibility of thought’s finished presentation. It is from
this point of impossibility of a pre-given and complete presentation that we can begin to
conceive or write the discourse differently. In each repetition to ground philosophy’s
certainty and make it akin to mathematics, an enigmatic excess or undecidability implodes
the possibility of any philosophical certainty. Nancy suggests: «Kantian philosophy stems
from this undecidability and keeps to this syncope. It announces and notes it, and in doing
so, it identifies itself in what is most proper to it and dooms its transcendental identity, its
own system, to impossibility»*’. The undecidable creeps in the Same, in the moment of
repetition, to secure the identity of the Same. The underlying point is that we cannot repeat
anything in the same way; repetition introduces a minimal difference. The undecidable
alters each repetition and disrupts the identity. Here, Nancy seems to affirm the
introduction of difference and uncanniness within the possibility of philosophy’s self-
presentation of its grounds. This implies that philosophy is not limited by its other, such as
politics or history, but the fact that philosophical presentation is made possible by a limit,
introduces an immanent difference within philosophical presentation and makes it
necessary for philosophy to present itself as always already syncopated and estranged
from any retreat into a transcendental safe-house.

To clarify, Nancy’s most prominent work is on community without communion that
exists as a limit to society and politics here and now, which he develops in The
Inoperative Community. Nancy argues that such a community that is different from
communion is ontologically necessary and cannot be erased even in the face of concrete
attempts to annihilate a collective social existence. Crucially, Nancy’s demarcation of
community from politics leads interpreters like Fraser, Claude Lefort, and Simon
Critchley to suggest that Nancy’s distinction between the community and politics, here
and now, is a Heideggerian re-instantiation of the ontic-ontological distinction that
forbids us to act in a politically decisive manner and insisting on this distinction also
defeats Nancy’s desire to think beyond a metaphysics of presence that constantly
encumbers our political realities. For instance, Nancy Fraser comments on this
demarcation between community and politics that Nancy develops alongside Philippe
Lacou-Labarthe at the Ecole normale supérieure in Paris, at the Center for Philosophical
Research on the Political (1980-84), and is later detailed by Nancy in The Inoperative
Community. Fraser suggests that such a demarcation constitutes a retreat into a
transcendental safe house, avoids a step into politics, and justifies political inaction?'.

This paper’s emphasis on a Hegelian influence in Nancy’s contemporary political
philosophy crucially saves his position from being reduced to a conservative position that

¥ Nancy (2008, 15).
2 Tyi, 11.
! Fraser (1984).

64



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

calls for an uncritical retreat to the transcendental. I will discuss the significance of a
Hegelian reading of Nancy’s idea of community in the final parts of the paper.

The above discussion of Kant’s critical philosophy and Nancy’s concept of syncope
points to the fact that the limit (here, the limits of philosophy’s self-presentation of its
grounds with certainty, and the limits of pure reason), needs not necessarily result in the
following responses: (i) the defence of the intelligibility of the whole (edifice of critical
philosophy) by safeguarding the limit to thought as something external to thought’s
presentation. This is the case with Kant’s spatial fixation of limits. (ii) The limits to
philosophy destroy any idea of revival of critical philosophy and function as a recognition
of human finitude and also the limits of philosophical thinking itself. This appears to be
the case with Heidegger, where philosophy can only perform the task of throwing over the
system of onto-theology, but to think anew, poetical thinking must take over. Nancy’s
idea of syncope at the limits of a discourse points to the possibility of a poetical thinking
as always already interrupting and forming the exposition of philosophy. Syncopation
does not destroy thought but forms it by taking into account its other. i.e., disequilibrium
and contingency.

The above discussion suggests that the notion of a limit to pure reason is read in various
ways, for instance, as a substantial limit to human knowledge and a testament to human
finitude. As Zupan¢i¢? points out, the Kantian limit can be understood to posit a noumena
as a positive realm of things in themselves beyond the grasp of our consciousness, thus
closing off any thinking of a beyond and reducing us to finite and particular human
experience”. However, in line with the arguments developed in this Section, a
reassessment of Kantian limits to pure reason suggests syncopated exposition as reason’s
desire to transcend these two limiting possibilities: either an overemphasis on human
finitude or positing a substantial beyond that is inaccessible to human reason. This is also
how Zupanci¢ interprets the Kantian limits when she asks:

Does a limit imply containment, even self-containment? Or does it imply a split, a gap?
Another question: Does limitation necessarily imply something “smaller”? Does it
necessarily imply that something is “left out” or that something “remains” beyond? Is the
Kantian universe actually smaller than the pre-critical universe, as Meillassoux suggests?
Might it not be possible that limitation actually produces a world that is, in some sense,
“bigger” than a world without limitation?**

To contextualize, Meillassoux (2008) critiques Kant’s critical philosophy for limiting our
knowledge of the world to mere correlation between human consciousness and what it can
reasonably grasp, thereby closing off any thinking about the “great outdoors” or a beyond.
Zupancic’s response to this critique is that there existed no great outdoors that could ever
be lost to us. She argues that the Kantian limit creates a beyond or noumena for the first
time, instead of closing it off to us. The notion of a “great outdoors” or the noumena is
itself a figuration insofar as we cannot retrieve or isolate any knowledge about our origin
or the world before our time that is not always already syncopated and in need of creative
impulses to present itself. Thought syncopates when it thinks beyond the concepts of
understanding. A figural presentation works through the limit by internalizing and
overcoming the limit of understanding, and this limit, which is not merely outside reason
but immanent to it, invents or creates a sense of beyond precisely by moving away from

22 Zupanci¢ (2024).

% This line of argument makes Kant’s Copernican turn susceptible to the criticism by Quentin
Meillassoux (2008) whereby critical philosophy closes off our access to any objective, trans-historical
knowledge outside of its relation to finite subjective historical experience.

# Zupangic (2024, 176).

65



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

the idea that the world is always already given to us and all that remains is to grasp and
represent it perfectly (or imperfectly) through concepts of understanding. This idea of
limits is an injunction to create a world in response to the lack of any pre-given world. So,
the noumena are not lost to us but are created for the first time as a syncopated figuration
in the moment of thought thinking itself. This implies that it is with Kant’s critical
philosophy that we have a notion of limit that functions with respect to human reason and
is not externally imposed by a God, a prime mover, etc. This is the import of Kant and
Kantian philosophy at work in Nancy’s reading when he affirms in the above quotation
that the discourse on the syncope is singularly a product of Kant’s system, which at once
syncopates and covers over this necessity of syncope by defending it as the contingency
that strikes thought at certain instances without affecting the architectonic of the whole
treatise.

Therefore, for Nancy, pure reason can only self-present itself in syncopation. Again,
syncopation is not simply a negation of something but a disruption in its self-identity. As
James remarks, «The exposure to the groundlessness of thought is constitutive of
philosophical discourse per se, it exists or is held by this groundlessness in its very
enunciation as discourse»”. The upshot of a syncopated exposition of thought is that
whenever philosophy tries to secure its foundations in an unmediated manner, here by
alluding to the function of pure reason alone, its self-identity is disrupted to show the self-
groundlessness of thought and presents itself in the absence of pure presentation and in an
undecidable relation to presentation and creation. When philosophy is thought of as a
figural exposition, the relation or distinction between philosophy and literature becomes
undecidable. However, I will not pursue this discussion in this paper. The point to
emphasise here is that both literature and philosophy operate figurally, not foundationally,
in relation to an unfigurable real®.

The real, or the thing in itself, escapes signification or presentation, but this lack of
pure presentation gives rise to a surplus of sense over signification because clearly, the
possibility of signifying truth (i.e., metaphysics) stands questioned. And philosophical
discourse can only be a figural praxis whereby thought pays fidelity to its own lack, its
groundlessness, and does not stop writing this excess of sense in significations.

2.2 Hegelian Negativity, and Kantian Limits

In this section, I discuss Hegelian negativity in relation to Kantian limits to draw a red
thread between Nancy’s interruption of Kant’s attempt to seek transcendental foundations
of pure reason as discussed in the previous section and Hegel’s temporalization of Kantian
limits, which will be elaborated in the following paragraphs. As discussed, for Nancy, all
thought is a syncopated movement, and in Hegel: The Restlessness of the Negative, he
suggests that «Hegelian thought does not begin with the assurance of a principle»?’. He
maintains that all thought is marked by a restless movement because of the negativity of
thought, and this is becoming. Unlike foundational approaches to philosophy, such as
those of Descartes and Kant, for Nancys, it is not possible to delineate the first instance of
our original fall into the world to discern the first principles of the world. Instead, we
begin in the middle, i.e., in the thick of life. Nancy writes:

The restlessness of thought first means that everything has already begun: that there will
therefore be no foundation, that the course of the world will not be stopped in order to be

% James (2006, 47).
% Ivi, 64.
? Nancy (2002, 8).

66



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

recommenced. It means that one is no longer in Descartes’s element, nor in Kant’s, and that,
if the thread of history is broken, this happens of itself, because its very continuity is only
division and distension®.

This implies that history does not pause at the will of a philosopher; if it does, it does so
because of its immanent contradictions, and these are the moments when history calls
upon philosophy to relate to it, figure it in a syncopated instance. Thus, Nancy’s reading
of (Hegelian) becoming insists upon the absence of foundation in thought or history, and
thereby, for him, Hegel is the “opposite of a ‘totalitarian’ thinker”®. Insofar as Nancy
insists on thought’s movement that does not presuppose a world but relates to the world
and exposes it at the point of contradictions and impasses of the world, Nancy’s uptake of
Hegel’s thought resonates with thinkers like Rose, Johnston, and Zupanci¢ who
emphasize the critical potential of Hegelian metaphysics.

Zupancic, in her discussion on Kantian limits, argues that the distinction between Kant
and Hegel lies in Kant’s spatially fixated and positivized dimension of the boundary of
pure reason and Hegel’s temporal reversal of the boundary®. Hegel’s specific
understanding of boundaries plays a crucial role in exposing his idea of becoming. The
crux of my argument here lies in demonstrating the proximity of Nancy’s explication of
the necessity of figural exposition in thought’s self-presentation with the Hegelian
temporalization of boundaries, in contrast to the understanding of boundaries as merely a
spatial distinction. To be sure, figuration creates an excess of signification based on an
unfigurable real, i.e., an empty or gaping space, and such an exposition of the world points
to the fact that thought does not merely represent the world but forms it in syncopated
instances of relating to its impasses and contradictions. To reiterate, Kant’s Critique
presents to us the limits of pure reason, beyond which reason runs into an inevitable
contradiction with itself. Figural exposition in response to syncope presents one distinct
way, among others, to engage with the limits of reason’s discourse. Zupanci¢ suggests
that a limit always only indefinitely approximates that which it limits. In that sense, a limit
is a simple negation or void. In contrast, a boundary is a space of negativity that leaves a
(positive) trace’’. The boundary touches what it divides, whereas the object only ever
approximates its limit. The touch, in case of the boundary, does not merely limit
externally but forms or constitutes what is touched insofar as it internally splits the object.
If the boundary were merely a substantive and positive boundary, it would not be a
boundary but the thing itself. The boundary is a void but also more than a void insofar as it
opens an infinity for the thing to figure itself, to form itself precisely by limiting it. The
boundary, insofar as it is not substantive, is not an external imposition but one that can
only co-appear with the figuration of the thing. The boundary is immanent to the
syncopated exposition of the being of the thing. So, with a boundary, we always begin
with a two, but the two here does not refer to two different objects, «but rather to an object
and a void, that is to say, an object and its inherent impossibility that constitutes its
ground, so to speak»*.

Notably, it is not always the case that our access to the world demands a figuration or
an excess of signification; sometimes, and this is true for mundane everyday functions, we
simply function in a correlational or habitual mode of knowledge and understanding.
However, questions of subjectivity, ethics, and politics constantly push reason beyond
these usual modes of understanding and making sense of the world. This is where Kant’s

2 Ibidem.

® Ibidem.

% Zupandié (2024, 188)
1 Ivi,181.

32 Tvi, 185.

67



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

distinction between limits and boundaries becomes significant, and Zupanci¢ explicates
how limits transform into boundaries in the event reason oversteps or transgresses the
negativity of the limit. This is where I situate Nancy’s discussion of thought as a
syncopated exposition, i.e., in a flux that transforms an external, inaccessible limit to an
immanent one by creating sense from the limit. Zupancic writes:

Kant talks about the difference between a limit and a boundary, but we could also talk about
the moment (and movement) in which a limit becomes a boundary through reason’s
“overstepping” or “overtaking” negativity (the space that always separates us from the limit
point), which is now included in the “here” as its “beyond.” Negativity is no longer ahead of
reason but is within reason [...] indicating its split®.

Thus, when reason overcomes or transgresses its own limits, it need not necessarily run
into a contradiction with itself. Figural exposition is a way in which reason can work
through its immanent negativity to open an infinity of sense without falling upon
“dogmatic” or “skeptical” responses to problems of pure reason. The exemplar for this is
Kant’s introduction of the indefinite judgment in addition to and distinction from the
negative judgment. Zizek> brings out the importance of the indefinite judgment through
the exemplification of un-deadness in relation to the dead, and its negative, i.e., not-dead
(which is simply to be alive). The undead is not a simple negation of the predicate dead;
instead, it introduces a third possibility in the dichotomy of the two polarities (life and
death) and thus introduces an excess within the finite options. The third liminal possibility
emerges at/ beyond the limits of the two finite positions introduced by the two
contradictory positions.

Hegel’s radicalization of Kant entails showing how the limit simultaneously forms that
which it limits. Here, we begin to see resonances with Nancy’s idea of a syncopated
presentation of philosophy — one that is both disrupted and formed by its other. Hegel®
elucidates that it is not merely the point that serves as the boundary of a line and the line
that serves as the boundary of a plane, but, in a temporal reversal, the point is also an
element of the line, and the line is also an element of a plane. Implying that the boundary
is not merely a positive and third liminal space, but the boundary here, a line (which is a
boundary of a plane), is itself split from within insofar as it has an element of not-line (i.e.,
the point) that forms a line while maintaining itself as an other to the line. Zupancic writes:
«Hegel goes on to speak about the unrest of the something in its Grenze [boundary], of the
contradiction that propels it beyond itself. We thus get a specific temporality of the
dialectical movement, that of becoming»®®. Hegel’s emphasis on the restlessness of the
boundary allows us to think beyond the finitude of the two contradictory positions, which
distinguishes his understanding of the boundary from Kant’s, which remains spatially
fixated.

Typically, Hegel’s correction of Kant is understood to entail a historical
contextualizing of Kant’s alleged empty formalism. Against this usual understanding of
Hegel’s correction of Kant, Rebecca Comay and Frank Ruda argue that Hegel radicalises
Kant’s formalism insofar as, for Hegel, Kant’s formalism is not formalist enough®’! Hegel
maintains that Kant’s “fear of the object”® leads him to fill in the categories of pure reason
with content as soon as he forms them. This hypostatizes being or posits a noumenal

3 Ibidem.

3 Zizek (1993, 112-114).
35 Hegel (2010, 100).

3 Zupanci¢ (2024, 187).

¥ Comay, Ruda (2018, 20).
% Hegel (2010, 30).

68



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

world beyond the grasp of thought. Hypostatization means to posit and fixate a concept as
a substance, and Kant appears to hypostatize the transcendental and liminal spatiality he
ingeniously discovers while navigating the apparent contradiction that reason encounters
when it attempts to extend its imagination beyond what is given and readily accepted.
Kant’s anxiety with the restlessness of reason’s limits is also apparent in Heidegger’s
reading of Kant, wherein he suggests that Kant fears the radicality of his questioning of
limits to pure reason. Despite opening the possibility of the indefinite judgment that
allows us to conceive of an excess within finite human experience, such a Kantian
liminality succumbs to abstract formalism. This is because the limit is spatially fixated on
the side of thought alone and being or objects themselves remain untouched by any
conception of limit whatsoever. So, for Kant, the boundary exists between thought and
being, wherein thought is finite and limited, whereas being is conceived as infinite and
unlimited. This makes it difficult to conceive any relation of thought (finite) to being
(infinite) as such. In contrast, Hegel’s temporalization of the boundary introduces a split
within being itself. Consider, in the case of the point and line example, the boundary (here,
the point) is in a state of unrest and contradiction. The point is at once not a line but also
something that forms the line. This contradiction inherent in the point propels it beyond
itself. So, Zupanci¢ suggests that while for Kant the boundary is an internal limit, for
Hegel, it is transformed into an «internal infinite movement that breaks down its own
finitude»”. Hegel’s exposition of this movement, as a result of the immanent negativity of
any substance, allows us to conceive of being (and not just thought) as lacking. The point
can relate to the line insofar as it has an element of not-point, or a lack inherent in it. The
lack, however, makes the point partake of infinity rather than succumb to immanentism or
finitude, insofar as the lack of the point to be wholly, completely, and self-sufficiently a
point makes it (an element of) the line. This is how Hegel not only understands thought
and the substance as internally lacerated by negativity, but also de-substantializes their
relation®’, insofar as thinking relates to the substance based on their inherently shared
negativity. Crucially, subjectivity emerges as the placeholder of this double lack, wherein
the lack in thought coincides with the lack in the being. Explicating the thought’s
movement as presentation and not merely a representation of the world out there, Nancy
writes:

In the final analysis, this [Hegelian] enterprise can be a matter of nothing other than
dissolving these categories of “thought” and “being,” or of making and letting them
dissolve themselves. But this dissolution is itself nothing other than the operation of each
one toward the other. Each deposes the other of its own consistency and subsistence. But it
is in positing the other that it deposes it — and that it deposes itself in this deposition. The
operation of sense thus gives itself as pure negativity — but this negativity is nothing other
than the upsurge of the real in its absolute concreteness, nothing other than the point of the
subject. No respite, no repose outside the inscription of this point; there you have Hegel’s
restlessness — but still: this point is nothing other than restlessness itself ... it is, at the same
time, the unsettling, and the unsettled*'.

Evidently, we have over here once again, the presentation of how the limit in and of
thought and being, i.e., their negativity, forms and deposes them. The subject is
constellated as that which traces this temporalization of sense as a result of a restlessness
of the negativity that inheres, and divides thought and being. Hegel challenges the
unilateral relation between subject and object, where the subject coherently forms the

® Zupandic (2024, 189).
“ Comay, Ruda (2018).
“ Nancy (2002, 11).

69



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

world and, in turn, itself through the rules of sensible cognition. The introduction of
negativity within the object and the de-substantializing of the subject-object relation make
any foundationalist readings of Kant (such as those of Habermasians, neo-Kantians, and
neo-pragmatists) highly suspect, as the very operation of sensible cognition and
rationality as an uninterrupted and self-legislating principle stands questioned. Thought
incessantly tarries with its radical otherness, the unthought, i.e., negativity, and forms
itself because of this limitation. Therefore, Hegel opens an infinite becoming within the
finitude of being.

Nancy’s exposition of thought as syncopated figuration echoes with Hegelian
radicalisation of Kantian limits. Briefly put, the radicalisation entails the temporal
movement and self-presentation of thought by virtue of the interruption of its self-identity
by negativity. To recapitulate, Nancy reads the inconsistency in Kant’s Critique as the
limitation of thinking to self-present itself with consistency without considering its
immanent negativity (i.e., otherness). But Nancy’s reading of Hegel suggests that the
negativity for Nancy is not merely on the side of thought alone, but traverses the objective
reality as well. This inherent lack in objective reality, which saves it from being pre-given
and predetermined, becomes most manifest in Nancy’s discussion of the narrative about
the loss of community in modernity, which I will instantiate shortly. It is because of the
lack of a pre-given narrative of objective reality that he introduces the notion of figuration
as opposed to the representation of reality in thought, whereby the syncopated thought can
only present itself by tarrying with the negativity of reality. The negativity of reality
entails the fact that we have no unmediated access to nature or reality (as an unfigurable
real) that exists as a whole outside of our figuration of it.

Nancy’s reading of Hegel as a thinker who thinks through every possible
presupposition of thought and world, makes him suggest that Hegel’s philosophy is
«witness of the world’s entry into history»*. Here, history is not meant as a mere
succession of events, but rather as an understanding of transformation and culture within
the labyrinth of nature, i.e., how it becomes possible to speak and affect the course of that
which is completely foreign to us, i.e., nature. Nancy suggests that the notion of
transformation remains incomprehensible without Hegel’s explanation of negativity. He
emphasizes that Hegel shows thought in movement and considers that thought is only
insofar as it is restless and in motion, whereas stagnation is a quality of the myth®.
Remarking on the Hegelian notion of becoming, Nancy writes:

Now, there is no thing — neither being nor thought — that is not determined. Everything is in
the absolute restlessness of becoming. Becoming is not a process that leads to another thing,
because it is the condition of every thing. Its absolute restlessness is itself the determination
of the absolute. Becoming is quite exactly absolution: the detachment of each thing from its
determination, as well as the detachment from the Whole in its determination*.

Thus, neither being nor thought, neither nature nor culture exist out there as givens,
absolutes, or as finished products, but are a result of constant determination and an
absolute restlessness of the becoming. And the restlessness of becoming that forms things
is because of the inherent non-identity, or lack of determination of the thing itself.
Becoming has no felos insofar as it is a work of inherent negativity. Thought does not act
upon things to represent them, but it presents the restlessness of things in and of
themselves. Thought marks the limit or separation of things from themselves, so thought

2 Tvi, 7.
3 Ivi, 8.
4 Ivi, 12.

70



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

“is the separation of things and the ordeal of this separation”®. This understanding of
thought as the separation and presentation of this separation within things is a Hegelian re-
working of the Kantian limits that conceive of reason’s boundary as plastic insofar as it
allows us to introduce an infinity (through a figural image) within the finitude of reason’s
determination.

The figuration is at once a lack and a surplus — it should not be confused with a mystical
and imaginary expression that is removed from reality because thought operates figurally
only in relation to the determinate negativity of the reality it tries to grasp, and not any
abstract negativity. Just like the idea of self-identical substance, uninterrupted by
negativity, is imaginary, the idea of an uninterrupted abstract negativity is also unreal. In
figuration, the unfigurable real of reality beyond our grasp is actualized through a
determinate negation of the reality at hand. Therefore, thought operating figurally
simultaneously creates its own measure of signification insofar as the self-presentation of
thought depends upon not foreclosing its syncopated exposition, in thought’s self-
presentation with its necessary dislocations, instead of covering over or defending these
as accidental or contingent lapses that keep thought’s rigour, as a whole, intact. Nancy’s
notion of figuration transforms the moment of disruption in thought as the very measure
of'its soundness. To be sure, thought’s disruption is traced by Nancy as an ontological and
primordial cut or limit not merely of human reason but a cut of being itself. This is the
Hegelian influence that is at work in Nancy’s deconstruction of Kant’s systemic
philosophy: the objective reality is split from within between its positive significations
and a void or negativity. For instance, consider Nancy’s response to the typical
understanding of the coming into being of a society:

Society was not built on the ruins of a community. It emerged from the disappearance or the
conservation of something — tribes or empires — perhaps just as unrelated to what we call
“community” as what we call “society.” So that community, far from being what society
has crushed or lost, is what happens to us — question, waiting, event, imperative — in the
wake of society ... Nothing, therefore, has been lost, and for this reason nothing is lost. We
alone are lost, we upon whom the “social bond” (relations, communication), our own
invention, now descends heavily like the net of an economic, technical, political, and
cultural snare. Entangled in its meshes, we have wrung for ourselves the phantasms of the
lost community*.

To be sure, in The Inoperative Community, Nancy distinguishes the understanding of
community based on a shared identity or essence as forms of communion from
community without communion. The latter is an ontological sharing out of being-with the
other that necessarily forms singularity despite socially or individually envisaged
attempts to form a social commune based on shared substantial identities. The above
quotation is indicative of the fact that, for Nancy, there is something beyond the historical
passage from pre-modern feudal communes to modern civil society that explains our
present narrative about the loss of communion. Nancy suggests that such a pre-modern
commune was never really there; even if it were there, the historical ruptures, for instance,
like the Industrial Revolution, do not completely explain our present social existence,
which is at once governed by laws and social bonds, but also a testimony of the excess that
the community without communion is. It is primarily because of the community’s
(empirical) non-existence at any given point in time that any social bond is created as
opposed to being historically determined. It is another thing that our social bonds are
encumbered by totalizing and assimilatory ideologies that conceal the limits and

* Ivi, 13.
% Nancy (1991, 10-11),

71



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

contradictions inherent to society, which in turn conceals society’s moment of creation
and makes it appear as unchanging. However, the inherent limit of any society makes any
historically specific disruption or change in calendrical time conceivable.
Phenomenological disruptions like movement from one historical epoch to another are
possible because of the transhistorical cut of our being: we can imagine and figure a
different organization of being in the world, because of the trans-historical necessity of
something like Nancy’s community, i.e., the inherent lack of our society to accomplish a
completely operative communion. Community conceived as such an immanent limit
makes the figuration of a different society conceivable.

I will conclude by emphasizing the merit of reading Nancy through a Hegelian
framework in the context of Nancy’s idea of community — a framework that Nancy, on
other occasions, himself defends and develops. The Hegelian notion temporalisation of
limit presents Nancy’s idea of community in a different light as compared to the usual
analysis of the distinction between community and politics through the Heideggerian
ontological difference (ontological-ontic). Prioritising the Hegelian inherent negativity or
uncanniness within the Same, also responds to the problem of resorting to a
transcendental safe-house and political inaction by thinking about a community different
from politics here and now. By virtue of the inherent limits of politics as a discourse, it
always already presupposes its other, i.e., community. Community is the internally
necessitated limit of politics that forms/syncopates politics. In instances that disavow such
a community, politics is limited to a series of nows; it is confined to historical and
calendrical time, devoid of any notion of enduring structural transformation. To
materialise a community without communion as a resistance to the closure of politics onto
itself, we must act in a way that safeguards the instance of syncope within politics.
Because the community without communion does not empirically exist, except only as a
liminal realm, and manifests as symptoms in instances of political fissures. So, it is not the
case that we have a community first and then a certain kind of politics comes into being. In
fact, we cannot really touch this community or approximate it in any way, as it does not
exist (empirically). Political interventions are all we have, but we can act in a way that
inscribes eternity in our otherwise fleeting and momentarily fragmented political
existence. Community as the limit and other of politics, which is not in any way a
precondition of politics but co-appears with it, pushes us to act in a way that makes
political actions generate any real difference and not fizzle out into political inaction by
reproducing more of the same differences. The Hegelian correction of Kant’s spatial
fixation of limits becomes crucial to advance this critical reading of Nancy’s oeuvre,
which, as I try to bring out in the paper, is implicit in Nancy’s writing on Kant and Hegel.

BIBLIOGRAPHY

Cole, A. (2014), The Birth of Theory, Chicago, IL: The University of Chicago Press.
Comay R., Ruda, F. (2018), The Dash — The Other Side of Absolute Knowing, Cambridge,
MA: The MIT Press.

Fraser, N. (1984). The French Derrideans: Politicizing Deconstruction or
Deconstructing  the Political?, «New German Critique. On Modernity and
Postmodernity» 33: 127- 154.

Hegel, G. W. F. (1977a), Phenomenology of Spirit, trans. by Miller, A. V., Oxford:
Oxford University Press.

72



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

— (1977b) Faith and Knowledge, trans, by Cerf, W., Harris, H.S., New York: New
York
University Press.
— (2010), The Science of Logic, trans. by Giovanni, G. di., Cambridge: Cambridge
University Press.
Guyer, P., Wood, A. (2021), Introducing Kant’s Critique of Pure Reason, Cambridge:
Cambridge University Press.
Kant, 1. (1998), Critique of Pure Reason, trans. by Guyer, P., Wood, A., Cambridge:
Cambridge University Press.
James, 1. (20006), The Fragmentary Demand, Stanford, CA: Stanford University Press.
Johnston, A. (2005), Time Driven: Metapsychology and the Splitting of the Drive. lllinois:
Northwestern University Press
Nancy, J-L. (1991). The Inoperative Community. trans. by Connor, P., Garbus, L.,
Minneapolis: University of Minnesota Press.
— (2002), Hegel: Restlessness of the Negative, trans. by Smith, J., Miller, S., London:
University of Minnesota Press.
— (2008). The Discourse of the Syncope: Logodaedalus. trans. by Anton. S., Stanford:
Stanford University Press.
Rose, G. (2009). Hegel Contra Sociology. London: Verso.
Zupancic¢, A. (2004), The Kantian Limits, «Problemi International» 7, 11-12: 175-192.
Strawson, P. F. (2005), The Bounds of Sense: An Essay on Kant's Critique of Pure
Reason, London: Routledge Press.
Zizek, S. (1993), Tarrying with the Negative, Durham, NC: Duke University Press.

73



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

How to Read Hegel on/at the End of History

Rutwij Nakhwa, Indian Institute of Technology Bombay, rutwijnakhawa@gmail.com

Abstract

On the backdrop of the diagnoses of our present time as a time without time, characterized by
an emptied-out history and endless present of and at the end of history, this paper proposes
that this backdrop makes our contemporary time the most apt for engaging with Hegel — the
inaugural thinker of the end of history. Apparently, the most apt place to engage with Hegel
today would be his philosophy of history. However, because this part of Hegel’s philosophy
is one of the most controversial (attacked and dismissed by critics and ignored by Hegelians),
this paper takes the form of a ground-clearing exercise for a possible contemporary reading of
Hegel’s philosophy of history and his philosophy more generally. This exercise will grapple
with received notions about Hegelian history, both at its worst — teleologically culminating in
the rational and/or totalitarian state at the end of history — and at its seeming best: not a history
that ends but points to a future society premised on mutual recognition. This paper attempts to
destabilize both of these polar interpretive tendencies in a wager to renew dialectical thinking
of history for our time, engaging, among others, Paolo Virno’s work on the end of history.

Keywords: Hegel, End of History, Philosophy of History, Owl of Minerva, Paolo Virno

Introduction

Our contemporary situation bears a peculiar relationship to history and temporality. We
collectively experience the endless seriality of crises with an almost fatalistic attitude of
inevitability: in a time of total crises-ridden and -driven uncertainty, the one thing we can feel
absolutely certain about is that there will be another crisis after this one. Past crises
seamlessly blend into present ones, which always already anticipate crises in (and of) the
future. In other words, the past-present-future crisis coalesces into an endless present of
crisis. The truth of this collective experience of the endless present is evidenced by the fact
that it is difficult to pinpoint when and how history evaporated, marking the (absent)
beginning of this interminable present. This experience has been diagnosed variously as that
of a «lost future»' or «presentism»” — a time when the time of the present dominates over the
past and the future, rendering these categories and time itself irrelevant: time becomes an
endlessly dilating space. For Frangois Hartog, presentism names a time wherein:

[...] the production of historical time seems to be suspended. Perhaps this is what generates
today’s sense of a permanent, elusive, and almost immobile present, which nevertheless
attempts to create its own historical time. It is as though there were nothing but the present, like
an immense stretch of water restlessly rippling.’

! Fisher (2014).
? Hartog (2015).
3 1vi, 17-18.
74



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

More than a quarter of a century ago, Paolo Virno already connected this (a)historical-
(a)temporal situation with a collective social experience of déja vu — the feeling that
everything that we experience has already happened before, that there can be nothing new
under the sun, and everything is a repetition of the past.* Virno diagnoses this experience of/as
“the end of history.” However, the conception of the end of history can be traced back via
Francis Fukuyama and Alexander Kojeve ultimately to Hegel. If Hegel is the culprit who
declared history to be at an end, then we, seemingly living at and through the end of history,
are living a peculiarly Hegelian time. How to read Hegel now in our “Hegelian” end-
historical timeless time?

The idea of the end of history emerges in Hegel’s philosophy of history, which already
raises some questions. If history is at an end, why should there even be a philosophy of
history? Merely to call the time of history’s death? The famous Hegelian answer is that the
owl of Minerva — philosophy — flies only at dusk; philosophy’s task is to comprehend reality,
but it can do so only after the fact, when everything’s finished, it can only think «a shape of
life grown old»’. Thus, the end of history is, as it were, the condition of possibility of a
philosophy of history. This would then mean that exactly now, at the end of history, is the
time for a philosophy of history. From which it would follow that, today, the most apt entry
point into Hegel’s philosophy would be his philosophy of history. However, it turns out that
for anyone wanting to seriously engage with Hegel today, his philosophy of history is
probably the worst place to start. Because, paradoxically, it has received too much and too
little attention. Too much attention from non-specialists and anti-Hegelians who take the
Philosophy of History, and only this work, as representative of Hegel’s thought as a whole,
and thus easily stereotype and dismiss him, for instance, as a teleological anti-individualist®.
Too little attention from the major, contemporary Hegel scholars who avoid the Philosophy
of History «like the plague»’.

At all accounts, one of the apparently most relevant parts of Hegel’s philosophy — his
philosophy of history — is read only to be dismissed by uncharitable critics, totally ignored by
Hegelians, or read in a “deflationary” anti-metaphysical manner. These reactions to Hegel’s
thought about history are somewhat understandable, given some of Hegel’s grand statements
on the matter, which this paper will treat. As the paper shows, most anti-Hegelian

* Virno (2015), first published in the original Italian in 1999.

* Hegel (2008, 16).

% Some of these famous anti-Hegelians include Croce (1915, 140): «Before Hegel seeks the data of facts, he
knows what they must be» and Popper (1966, 27): «it was child’s play for his [Hegel’s] powerful dialectical
methods to draw real physical rabbits out of purely metaphysical silk-hats». For accounts of such dismissals, see
McGowan (2019, 131-132) and Ruda (2016, 101-104). McGowan argues that the Philosophy of History is not
representative of Hegel’s overall philosophical system because its pivotal terms, such as the «world historical
individualy», appear nowhere else in Hegel’s oeuvre.

7 «The majority of the significant interpreters of Hegel writing today — Slavoj Zizek, Catherine Malabou,
Rebecca Comay, Sally Sedgwick, and Susan Buck-Morss, just to name a few — avoid the Philosophy of
Historylike the plague» (McGowan 2019, 145). McGowan’s comment here might be exaggerated. An
anonymous reviewer of this paper adduced Buck-Morss (2009) as falsifying the claim that prominent Hegelians
avoid the Philosophy of History. To be sure, Buck-Morss’s deservedly famous book mainly engages in its «Part
One: Hegel and Haiti» Hegel’s master-slave dialectic from the Phenomenology of Spirit in the context of Haiti’s
revolutionary history and while «Part Two: Universal History» does directly refer to Hegel’s Philosophy of
History, this reference is only to castigate Hegel (rightly!) for his Eurocentric cultural racism. Buck-Morss
(2009, 115) also echoes Karl Lowith’s argument that Hegelian history is a secularized form of Christian
teleology, which I discuss below.

75



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

interpretations dismiss Hegel as an anti-individualistic totalitarian and religious thinker who
completely forecloses individual human freedom. Of course, these readings have nowadays
fallen out of fashion and Hegel has instead (re)emerged as the philosopher of freedom.
However, we must also consider what the status of this freedom is, of which Hegel is the so-
called champion. In making Hegel more acceptable to the contemporary world, his defenders
(Habermas included) have emphasized, against the charges of totalitarianism, the opposite
pole of purely individualized freedom and thereby, at times, almost turned Hegel into
someone he is not, namely Kant.

Perhaps the Hegel that speaks to our time is neither a religious totalitarian nor a liberal
individualist but a Hegel who rejects this forced choice that today is increasingly not even a
choice but a mutually fueling perverse unity of opposites. As Hegel famously writes in the
Phenomenology of Spirit, the true has to be grasped not only as substance but also as subject’,
which, in this context, could be paraphrased: the truth of freedom has to be grasped neither as
merely a collective substance nor a purely individualized subject.

This paper takes the form of a ground-clearing exercise for a possible contemporary
reading of Hegel’s philosophy of history and his philosophy more generally. This exercise
will grapple with received notions about Hegelian history, both at its worst — teleologically
culminating in the rational and/or totalitarian state and the end of history — and at its seeming
best: not a history that ends but points to a future society premised on mutual recognition.
This paper attempts to destabilize both of these polar reading tendencies in a wager to renew
dialectical thinking of history for our time. The first section takes up the charge that Hegel’s
philosophy of history is a secularization of the Christian notion of providence, i.e., a
teleological history inexorably progressing towards a final end-goal — the rational state,
which the second section examines. The third section addresses the opposite pole of
interpretation, namely, the Kantianized Hegel interpretation of mutual recognition theorists,
and, finally, the fourth section concludes the paper with a reflection on the end of history
thesis attributed to Hegel.

1. History as teleology?

As per Karl Lowith’s influential account, Hegel philosophically translates the Christian
notion of providence into history’s unfolding’. But whereas providence as God’s
predetermined will for the world is radically unknowable, for Hegel, God’s plan is knowable
through human reason. Thus, for Lowith, God’s will becomes a transcending purpose that
unconsciously directs the passionate, self-interested actions that individuals pursue with a
kind of «animal faith» and makes the very idea of (individual) human freedom
«ambiguous»''. He views Hegel as transposing the Christian idea of final judgment at the end
of all history within the historical process itself. Lowith’s reading is based on an accurate but
literal consideration of some of Hegel’s grand claims. For instance, Hegel writes:

The insight to which philosophy ought to lead, therefore [...], is that the real world is as it
ought to be, that the truly good, the universal divine reason is also the power capable of

S Hegel (1977, 10).
> Lowith (1949, 56-59).
10 Tvi, 55.
" Tvi, 58.
76



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

actualizing itself. This good, this reason — in its most concrete representation — is God. God
governs the world: the content of His governance, the fulfillment of His plan, is world history.
Philosophy seeks to understand this plan: for only what is fulfilled according to that plan has
reality; what is not in accord with it, is but a worthless existence. In the pure light of this divine
idea (which is no mere ideal) the illusion that the world is a mad or foolish happening
disappears. Philosophy seeks to know the content, the actuality of the divine idea, and to justify
the despised reality — for reason is the perception of God’s work™.

Ultimately, Lowith easily dismisses Hegel as too outdated and too Christian for the modern
world. According to Simon Lumsden, Lowith’s «comprehensive teleological account» of
Hegel’s philosophy of history assumes that, for Hegel, history has a predetermined end given
by a supra-individual entity (whether God or spirit).

However, Lowith’s interpretation is not without its problems. To be sure, for Hegel, world
history does not begin with the conscious goals of its individual actors but with a universal
goal of the fulfillment of the spirit’s concept. However, this goal, the concept, is not pregiven
to consciousness (of individuals) but rather is an «innermost, unconscious drive»" that the
historical process makes conscious. In Lumsden’s account, the individual is interested in an
inchoate or implicit principle, which they passionately pursue until its accomplishment'.
Universal laws and principles do not exist until they are made actual through individual
agency"”. Against Lowith, Lumsden asserts:

There is a logic to history’s development, and its transformations must be conceived as
necessary, but this does not mean that history’s trajectory is progressing towards an end that

reason or a supra-individual cosmic spirit has designed for human existence'.

Lumsden highlights retroactivity'’, a central motif in all of Hegel’s philosophy, and argues
that while freedom remains the necessary end goal of history, this in no way allows a
prediction of the exact path through which this goal will be realized in history. This path can
only be retroactively understood as necessary affer its actual manifestation in history. In other
words, philosophy of history can only understand the necessity of «what has happened»'. Or,
more strongly, as Slavoj Zizek asserts, «things are not what they are, they “will have been”,
their truth is decided retroactively»”. Hence, Hegel’s philosophy of history cannot be thought
of as teleological in any strong sense.

In Hegel’s manuscript of the introduction to the final set of lectures (1830-31) on the
philosophy of world history, he writes:

the final end, the destiny, or the nature and concept of spirit in itself, is purely universal and
abstract. A principle, fundamental rule, or law is something universal and inward, which as
such is not completely actual, however true it may be in itself. Purposes, principles, and the like

"2 Hegel (1988, 39).
1B Tvi, 27.
4 Lumsden (2020, 467-470).
'S Hegel (1988, 35).
' Lumsden (2020, 467, original italics).
7 To be sure, even Lowith (1949, 58) acknowledges Hegelian retroactivity but without much credence: Hegel is
not «a prophet predicting future catastrophe but [...] a prophet in reverse, surveying and justifying the ways of
the spirit by its successive successes».
'8 Lumsden (2020, 472).
19 Zizek (2020, 305).
77



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

are in our thoughts, only in our inner intentions, or also in books, but not yet in actuality. In
other words, what is only implicit is a possibility, a potency, but it has not yet come out from its
inwardness into existence; [it is] one-sided ([like] philosophy [itself]). A second moment is
needed to arrive at its actuality, that of activation, of actualization, and the principle of that is
the will, the activity of human beings in general in the world. It is only through this activity that
the [original] concept, the implicit determinations, are realized and actualized™.

Hegel insists that no purpose in and of history can be actualized without the activity of human
agents. More recently, echoing Lowith’s criticism, David Carr has charged Hegel with an
anti-enlightenment closure of the historical process, reducing subjects to passive, externally
determined non-agents®'. Pace Carr, Hegel cannot be accused of robbing individuals of their
agency. Because, for Hegel, as the above-quoted passage demonstrates, spirit’s end goal can
only be realized through individual actions; the idea in itself is nothing without its concrete
manifestation and realization through human activity?. Further, Hegel insists that such
historically meaningful action cannot be based on coercion, especially in the modern age,
wherein individuals do not simply act based on trust and authority but increasingly «wish
rather to dedicate their share of activity to a cause on the basis of their own understanding and
independent conviction and estimation»®. He asserts «the infinite right of the subjective
individual, to satisfy himself in his activity and work»*, without which nothing can be
achieved in history. Hence, contrary to the typical understanding of reason determining
individuals, the more appropriate central question of Hegel’s philosophy of history is how
reason can determine anything in history if history’s agents are self-determining
individuals®.

Emphasizing individual agency, Lumsden locates historical conflict between the passions
and interests of individuals and not so much between the individual and the universal:
«passion is not by its nature in conflict with justice»*. And even if the «universal structures of
right may be in conflict with the particular pursuits of individuals but this does not negate the
universality of its laws»?. Surprisingly, Lumsden undermines the dialectical relation between
the individual and the universal and relegates all conflict to the side of individuals over whom
the universal dominates. The universal remains in a sort of “Platonic” ideal realm, untouched
by the banality of merely human conflict. Whereas the whole task of Hegel’s philosophy of
history is to think about how individual actions can have trans-individual, i.e., universal
consequences. Thus, while Lumsden seriously considers the retroactive dimension of Hegel’s
thinking of history, the universal for him becomes a substantial reality, albeit one that we can
only identify retroactively.

In sum, the accounts of Lowith and Carr charge Hegel’s philosophy with a teleological
closure of the historical process and agents because they do not take the dimension of
retroactivity seriously. But, as the next section discusses, even perspicuous commentators
like Lumsden, who take retroactivity seriously, can succumb to substantializing the universal
in the form of the institutionalized freedom of the state.

2 Hegel (2011, 91).
2! Carr (2014, 95).
2 Hegel (1988, 25).
» Hegel (2011, 92).
# Hegel (1988, 25). Hegel (2011, 91-92).
» Lumsden (2020, 474).
6 Tvi, 475.
27 Ibidem.
78



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

2. The state: only as substance and not as subject

For Hegel, in the course of world history, the state is the ethical unity, the «whole» that
reconciles the subjective and the objective (universal)®. He remarks:

There are two elements that enter into our topic: the first is the idea, the other is human passion;
the first is the warp, the other the woof in the great tapestry of world history that is spread out
before us. The concrete meeting point and union of the two is in ethical freedom in the state®.

Freedom thus takes a paradoxical form of obedience to laws of the state insofar as the
individuals recognize them as the very substance of their being®. As per the Philosophy of
Right, for the ethical subject, the laws and their powers «are — “are” in the highest sense of
self-subsistent being. This is an absolute authority and power infinitely more firmly
established than the being of nature»’'. For Hegel, society’s major institutions (religion,
philosophy, and art) have a fundamental identity of their substance with that of the state and
form «an indissoluble unity with the spirit of the state»®. These assertions about the
substantial being of laws, institutions and, ultimately, the state, understandably expose Hegel
(again) to the charge of anti-individualism. However, it is important to note that Hegel is here
and elsewhere responding to the Kantian conception of freedom as the subject’s moral
autonomy, a conception that gives rise to what the scholarship has termed the paradox of
autonomy®. To make it brief, the paradox is that the self-legislation (giving oneself one’s own
law, which the self must obey), either presupposes some existing lawful framework in which
case it is not autonomous — Hegel famously takes Kant to task for his example of the
categorical imperative against making into a maxim the false promise to repay a loan because
it presupposes and absolutizes the historically specific law of private property* — or the self-
legislation is totally ungrounded and therefore arbitrary. In a nutshell, autonomy is either
already lawful or lawless, and, therefore, in both cases, fully destroyed®. In contrast to the
Kantian conception, for Hegel, freedom has to be objectivized or actualized through
relatively stable social institutional forms, which Hegel designates as the rational state.
Bildung (education, culture, formation) is the process of this actualization. However, the
important point is that Bildung does not establish the state as a stable substance once and for
all but rather is radically historical and, even more crucially, a historically unfolding process
without a predetermined felos*. As Bart Zantvoort suggests, by Hegel’s own account, the
Hegelian vision of unity and identity (of human passion, laws, and institutions with the state)
is illusory. Zantvoort argues that while, at the time of their formation, laws and institutions
faithfully express the needs, desires, and intentions of the community of their individual
creators, gradually, social life becomes ossified through this very institutionalization and

% Hegel (1988, 42).
» Tvi, 26.
0 vi, 42.
3 Hegel (2008, 155, §146).
2 PH, 55-56.
3 Menke (2013, 13-20).
* Hegel (2008, 130-135, §135-138).
3 Menke (2013, 16).
% Menke (2017, 166).
79



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

fixing of social-property relations”. For Lumsden, too, this gap between an existent form of
ethical life and an emergent universal drives history:

Dissatisfactions with or failures of existing norms incrementally undermine the coherence of a
form of life. The cunning of reason marks the way in which the deficiencies in a form of life
come to be corrected and the retrospective recognition of the necessity for this correction
marks those transitions as rational®.

Lumsden argues that modern reason is always dissatisfied with existing norms of self-
interpretation and ways of life, which, therefore, are constantly transforming. Thus, the
historical process understood as the attempt at self-comprehension is «infinite»*.

Similarly, Andreas Arndt notes that while Hegel was at Jena, Hegel thought that the true
need of philosophy is living with dissatisfaction through existing reality®. However,
Lumsden contends that the modern state can contain historical change without the collapse of
a form of life*. For him, the destructiveness of the political-historical process is, as it were,
sublimated by Bildung. As a result, Lumsden inadvertently subscribes to a kind of weak
teleology wherein the state and Bildung can, ultimately, contain and manage all (individual)
dissatisfactions with reality. Further, in light of the global ecological crises, Lumsden would
rather problematize the concept of spirit itself but not the state.* Tereza Mat¢jckova further
substantializes the state by reading Hegel’s philosophy of history as a narrative of evolving
social infrastructure and argues that Hegel’s conception of freedom through
institutionalization sidesteps the subject®. Problematically, she views Hegel’s philosophy of
history as a narrative of actions by enlightened individuals who must nevertheless die before
they are retroactively recognized as being enlightened. Thus, for her, the felos of Hegel’s
philosophy of history is a transition from world-historical «heroes» fighting for freedom to a
world where freedom’s objectivization in the state and other institutions makes fighting for
freedom or even its consciousness superfluous. In contrast, for Hegel, far from the state being
a stable substance, the very institutionalization of the state is coextensive with its ossification.
According to Zantvoort, the more a society develops in terms of individual freedom,
prosperity, and powerful and effective states, the greater is the potential for increased social
and political inertia, alienation, social tension, and violent revolutions*. As per Hegel, the
existence of the state is what renders the present incomplete and, thereby, creates the need for
history in the first place: «the external existence of the state, with its rational laws and
customs, is an incomplete present, the understanding of which calls for incorporating the
awareness of its past [history]*». While Mat¢jckova’s account of Hegel’s philosophy of
history gestures towards Kantian-sounding ideas of cosmopolitan progress, for Hegel, world
history is instead the theatre of warring nation-states — an image of history apposite to our
contemporary.

37 Zantvoort (2018, 125). See Hegel (2008, 307-308, §324A, original emphasis).
3% Lumsden (2020, 476).
¥ 1vi, 478.
0 Arndt (2020, 464).
' Lumsden (2020, 480-83).
“2 Lumsden (2018).
# Matgjckova (2019).
4 Zantvoort (2018, 127-131).
* Hegel (2011, 116).
80



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

The point of this section has been to emphasize that the question of the modern state is
far from settled. For Mladen Dolar, a major deficiency of the Left is its failure to develop an
emancipatory theory of the state. As per him, the central problem of Hegel’s Philosophy of
Right was to conceive of a state that could capture the spirit of revolution from which it
emerged and think of a form of state wherein this revolutionary spirit would endure. Dolar’s
point is to see the state not merely as an enemy or ally but as a site of political struggle
wherein politics is not something that happens «outside and against the state»* — therefore,
thinking the state not only as substance but also as subject. We also live after the collapse of
what may be called Hegel’s fantasy of the rational state that could restrict the capitalist
market to the sphere of civil society”’. Rather than pointing to the end of history in a rational
state, Hegel’s philosophy of history points to the double failures of the state, on the one hand,
to rein in capitalism and, on the other hand, to ensure cosmopolitan peace.

The first two sections critically discussed interpretations of Hegel’s philosophy of
history that (both unfavorably and favorably to Hegel) emphasize the universal aspect of
history against the individual. The next section discusses the more “progressive” liberal
interpretations that articulate a somewhat abstracted form of the substantial state and find in
Hegel’s philosophy a blueprint of a future society to be realized in an indefinitely deferred
future.

3. There is no future society

While Hegel is generally credited for introducing history into philosophy, Kant already had
some intriguing reflections on history outside of his three Critiques. Kant’s writings on
history contain a theoretical device similar to the Hegelian cunning of reason to explain
historical progress, which has been called the «cunning of nature»*. For Kant, the cunning of
nature describes how conscious individual freedom takes the form of an unconscious social
antagonism (i.e., the incompatibility of social relations due to envy, vanity, and insatiable
desire for power and possession) that paradoxically pushes human freedom to its apotheosis
in the creation of a moral society and a cosmopolitan world”. However, for Kant, the cunning
of nature is a mere assumption, a philosophical heuristic device to make sense of history™.
Whereas for Hegel, the cunning of reason is the actual, concrete, and necessary way in which
spirit unfolds in history. Yirmiahu Y ovel remarks that although this difference makes Hegel’s
cunning of reason the more coherent, developed, and comprehensive theory, it also makes
Hegel fundamentally wrong about history, whereas Kant’s weaker, regulative heuristic of the
cunning of nature remains valid insofar as it is merely a subjective reflective judgment
without any objective ontological commitment.*!

* Dolar, Hamza, Ruda (2020, 487).
" Dolar (2022).
% Yovel (1980, 8-9).
 Kant (1991).
0 Wood (2006, 249).
Y ovel (1980, 8, 24). Also see Wood (2006, 249).
81



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

Pace Yovel, I want to defend Hegel’s philosophical conception of history but without
turning him into Kant like the dominant Anglo-American scholarship.” For instance,
Brandom asserts that:

the principal positive practical lesson of Hegel’s analysis of the nature of modernity [...] is that
if we properly digest the achievements and failures of modernity, we can build on them new,
better kinds of institutions, practices, and self-conscious selves—ones that are normatively
superior because they embody a greater self-consciousness, a deeper understanding of the kind
of being we are™.

Thus, the antagonisms of modernity become the ground for a future, morally superior society.
Similarly, for Pippin, Hegel

focuses our attention on the experience of normative insufficiency, on a breakdown in a form
of life (a situation wherein we cannot make them any longer our own), and thereby, through
such a via negativa, tries to provide a general theory of re-constituted positive normative
authority out of such breakdowns™.

In contrast, Hegel opposes any such moral dissatisfaction with the present:

What makes people morally dissatisfied (and this is a dissatisfaction upon which they pride
themselves) is that they do not see the present as measuring up to the goals they hold as right
and good. This applies especially to contemporary ideal models of political institutions — thus
contrasting the way things are with the way they ought to be™.

Hegel is the philosopher par excellence of how things are: «the real world is as it ought to
be*. The more famous version of this slogan is «What is rational is actual and what is actual is
rational»”’. However, a few paragraphs earlier, I discussed Hegel’s dissatisfaction with
existing reality during his Jena days. So, is the actuality of the rational and the rationality of
the actual just an old man’s resignation in contrast to the burning dissatisfaction of his
younger days?

Referring to Hegel’s manuscript versions of the quoted slogan and Heinrich Heine’s
anecdote from attending Hegel’s lectures, Dolar suggests that Hegel vacillated with another
version of this line: «what is rational must be [muss sein]»*. To be sure, unlike Kant’s famous
distinction between «is» [Sein] and «ought» [Sollen], Dolar explains that Hegel is aiming
precisely at the intersection between is and ought. In opposition to the Kantian understanding

32 As an anonymous reviewer noted, I do not have space here to do justice to the nuances of the Anglo-American
scholarship. As it stands, this section serves as a provocation questioning the hegemony of this line of
interpretation. Another reviewer directed me to the work of Rahel Jaeggi (2018) on history as a dialectic of
crises or problems that demand their historically specific solutions or transformation(s) of the problematic,
crises-ridden form of life. In essence, this interpretation is compatible with the Anglo-American one. However,
I plan to engage with Jaeggi in more detail in the future.
% Brandom, (2019, 470-471).
> Pippin (2008, 91, original emphasis).
> Hegel (1988, 37). The translator’s footnote on this page suggests that Kant is the implicit target of Hegel’s
remark.
% Tvi, 39.
°7 Hegel (2008, 14).
* Dolar (2015, 881-884).

82



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

[Verstand] that presupposes the subject-object divide, Hegelian reason [Vernunft] knows no
such distinctions. Dolar writes:

Hence, philosophy can never simply teach the world how it ought to be, that is, to extricate the
rational essence and impose it on existence. This has traditionally been philosophy’s delusion
of grandeur, there was no lack of it, to dispense recipes how the world should be according to
reason, and to feel slighted if the world didn’t want to oblige and comply. We have such good
ideas but people are too stupid to get them. This is for Hegel precisely not to take the actuality
of thought seriously.”

To project an illusion of how things ought to be is to give up on the actuality of thinking.
While focusing on the unexpected goodness of apparently bad events, the above
interpretations overlook the opposite case, which Hegel evokes, that of seemingly good or
justifiable actions going awry. Anticipating his discussion of the cunning of reason, Hegel
gives the example of a man who, perhaps justly, seeks revenge on his enemy and, thus, sets
the latter’s house on fire. Unintended by the revenger, the fire burns down the entire
neighborhood, and the apparently just act of vengeance turns into a punishable crime of
arson®. For Hegel, this implies that «the substance of an action, and thus the action itself, can
turn against the agent, recoiling against him, to destroy him»*'. Therefore, against Brandom’s
thesis of The Spirit of Trust in a future, non-violent society of mutual recognition of the co-
dependency of human life, Zizek calls for a «spirit of distrust», which accepts that there is no
direct path to concrete freedom and the only possible reconciliation is to resign ourselves «to
the permanent threat of destruction, which is a positive condition of our freedom»®.
According to Jure Simoniti, the interpretations of Brandom, Pippin, and Pinkard®
«understand Hegel’s social thought in terms of discursive practices and mutual recognition
between rational agents»*. Simoniti argues against such rehabilitations of Hegel that reduce
history to a neutral vehicle of society gaining rational self-consciousness. And, even when
interpreters like Pippin and Pinkard «half-heartedly» concede the negative and destructive
force of history, they make it subservient to a higher normative process of social institutions
being progressively established through the course of history. For Simoniti, these liberal
interpretations of Hegel turn history into a regulative, asymptotic principle similar to
Habermas’s «ideal speech situation», which is infamously interminable but nevertheless
impossibly tries to approximate something ideal®. Thus, Simoniti charges these Anglo-
American interpreters, whom he describes as «normativists» and «recognitionistsy», with
smuggling «Kant’s idea of perpetual peace into Hegel’s history of warring realms®» So, any
interpretation of Hegel that finds in his work the blueprint of «a future society reconciled with
itselH» does not do justice to retroactivity as well as to the power of negativity — the possibility

¥ 1vi, 887.
5 Hegel (1988, 30-31).
8 Ivi, 31.
6 7izek (2020, 311).
83 Pinkard (2012).
5 Simoniti (2020, 203).
8 Tvi, 204. For Mat&jc¢kova (2019, 207), Hegel’s insistence on the state as objectivized freedom shifts freedom’s
understanding from an individual possession and intention to a more dialogical model of a free concrete act in a
public space and the act’s conditions and consequences. She contends that history has no final judgment but is a
constant process of retrospective self-judgment and self-reflectivity. For her, Hegel secularizes the Christian
idea of a final judgment into the judgment of the coming generations.
5 Simoniti (2020, 204).

83



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

of destructive reversals — that Hegel highlights vis-a-vis the cunning of reason and elsewhere.
To be sure, this dream of a future society is closely linked to the notorious Hegelian thesis of
the end of history, a history that ends (or has already ended) in precisely such a future society
of mutual recognition.

4. The end of history, again

Typically, Hegel’s end of history thesis is used to charge him with a necessary,
predetermined, teleological conception of historical progress. However, as discussed above,
the persistence of ossified social structures beyond obsolescence already undermines the
necessity of historical progress.” For Hegel, «The final goal of the world [...] is spirit’s
consciousness of its freedom, and hence also the actualization of that very freedomy»®.
According to Todd McGowan, the great insight of Hegel’s Science of Logic is that
contradictions in thought entail contradictions in being®, and hence, for Hegel, «the thought
of contradiction is the essential moment of the concept»™. McGowan argues that, for Hegel,
freedom arises from the contradictory nature of all being (even God) and, hence, the
inconsistency of all authority.” Based on the Logic’s definition of freedom, McGowan claims
that freedom is no longer an idea separated from any material origin but becomes the ideal
correlate of the contradictory structure of being. As a result, for him, the end of history is
simply the inescapable realization that, given the contradictory nature of all being, we are all
free, a realization that historically unfolded in modern Europe, Haiti, and North America.” In
other words, the end of history condemns us to freedom.

McGowan argues against two of the most prominent interpreters of Hegel’s end of history
thesis, Kojéve and Fukuyama. The most influential in the 20" century, Kojéve’s
interpretation idiosyncratically reads Hegel’s philosophy of history through the
Phenomenology’s lordship-bondsman dialectic (Kojeve’s “master-slave” dialectic) as the
drive of historical progress.” Reductively put, for Kojeve, history ends when slaves finally
revolt against their master(s) and establish a non-conflictual society of mutual recognition.
And Kojeve locates history’s definitive end, variously, in the post-French Revolution
Napoleonic regime, then in American capitalism and, finally, in Japanese «snobbism»™. On
the other hand, Fukuyama claimed that history ended with (neo-liberal) capitalism’s
planetary defeat of communism in 1989.7

To be sure, McGowan also argues against Zizek’s «modest» claim that Hegel’s end of
history thesis implies that there is no exit from history because every epoch experiences itself
as living at history’s end.” Thus, McGowan agrees with Kojeve and Fukuyama that history

67 Zantvoort (2018, 128).
5% Hegel (1988, 22).
% McGowan (2019, 134, 139).
0 Hegel (2010, 745)
"' Even in the philosophy of history, Hegel obliquely makes this point. He characterizes thought as the
innermost, infinite form of negativity that dissolves everything that exists and appears as objective, given,
immediate, and as authority (PH, 80-81).
> McGowan (2019, 137-142).
7 Kojeéve (1980, 50), McGowan (2019, 139-141).
™ McGowan (2019, 141).
™ Fukuyama (1989, 3-18), McGowan (2019, 138-139).
" McGowan (2019, 137-142).
84



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

has an actual end: both a terminus and a goal (i.e., freedom) reached at the terminus.
However, he disagrees with Kojéve and Fukuyama on the implications of history’s end. For
Kojéve, history ends in a non-contradictory society of mutual recognition, which goes against
Hegel’s definition of freedom as the ideal correlate of being as contradictory. Similarly, for
Fukuyama, history’s end is the end of all political struggle, whereas for McGowan, the end of
history marks the beginning of authentic political struggle. Because, given that, at history’s
end, freedom is ineluctable, subjects must struggle for a form of life most suitable for
freedom. But, given this account of the unsurpassability of the realization of freedom at the
end of history, why doesn’t history actually end after its end?

McGowan answers that Hegel lectured on the philosophy of history in the 1820s and early
1830s in the aftermath of the American, French, and Haitian revolutions, which, in their
realization of freedom, seemed to have irreversibly transformed the world and allowed Hegel
to declare the end of history.” However, since Hegel’s death, this realization of freedom has
been repeatedly covered over through attempts at establishing new authority in the world.
And Hegel never dealt with the question of what would happen if, after the ineluctable
realization of freedom, people simply don’t want to be free? Thus, McGowan ventures an
answer through Freud’s theory of neurosis. At history’s end, the neurotic subject very well
confronts the absence of any consistent authority but, instead of accepting the consequent
freedom, erects a fantasy of a non-contradictory and consistent authority. Two guises of this
fantasy are naturalism (the fantasy of nature as an undivided, self-consistent authority) and
fundamentalism (belief in God, ethnicity, or nation as non-contradictory authority). For
McGowan, the symptomatic eruption of fundamentalist violence globally is the impossible
attempt to substantialize these contradictory authority figures. And this violence always
undermines itself because true authority would not require repeated violent acts of
substantialization. But, for McGowan, this neurosis is a post-philosophical political response
to the truth of freedom in history, which has been unconcealed by (Hegel’s) philosophy once
and for all. He remarks:

The end of history is not the end of politics. In some sense, it marks the beginning of political
contestation in its most authentic form. Rather than struggling for freedom, subjects must now
struggle for the form of life most adequate to their freedom’™.

At first glance, McGowan’s thought seems compatible with Hegel’s famous lines on the owl
of Minerva, which were already referred to above. Here’s the paragraph in full:

One word more about giving instruction as to what the world ought to be. Philosophy in any
case always comes on the scene too late to give it. As the thought of the world, it appears only
when actuality has completed its process of formation and attained its finished state. The
teaching of the concept, which is also history’s inescapable lesson, is that it is only when
actuality is mature that the ideal [das Ideale] first appears over against the real and that the
ideal grasps this same real world in its substance and builds it up for itself into the shape of an
intellectual realm. When philosophy paints its grey in grey, then has a shape of life grown old.
By philosophy’s grey in grey it cannot be rejuvenated but only understood. The owl of Minerva
begins its flight only with the falling of dusk”.

" 1Tvi, 149-153.
" McGowan (2019, 152).
™ Hegel (2008, 16).
85



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

So, as per McGowan’s interpretation, first, there is the historical eruption of freedom in the
(hitherto unfree) world in and through the revolutions he names (starting with the French),
and then philosophy conceptualizes this freedom, philosophy says: there has been freedom in
the world and thus history is at an end. My issue with this interpretation is that it introduces a
gap between the form and content of freedom. Freedom first appears as a particular content in
history, then philosophy gives it the dignity of its proper universal form (freedom as the ideal
correlate of the contradiction in being). However, we neurotically disavow this formal
universal freedom and thereby fail to give it concrete content in and through a political form
of life.

To be sure, the problem with this definition of freedom as applicable to political life is not
that it is merely formal and has a form that cannot be transformed into content (this is the
charge usually levied against Kant’s understanding of freedom). Rather, the problem is that
this understanding of freedom (both McGowan’s and Kant’s) is not formal enough®.
McGowan’s definition of freedom is, as it were, brimming with content both historical and
conceptual. The preliminary question it raises is whether freedom would not exist in the
world if the French Revolution had not happened. Hegel does not necessarily succumb to this
historicism (or to the form-content dichotomy) but McGowan’s “Hegelian” definition of
freedom is in-formed through and through by historical content, which, thereby, allows him
to proclaim the end of history. This line of thinking also introduces another split: between
potentiality and actuality. First, there is the actuality of freedom in history, which philosophy
recognizes as actual but then, because of society’s neurosis, this historically actualized
freedom regresses into a potential that needs to be actualized again through politics.

Despite McGowan’s intentions, his philosophical defense of the end of history does not
help counteract our contemporary situation of lost/closed future(s), presentism, déja vu, in a
word, of the end of history and even risks feeding into it further by luring philosophy into
complacency: philosophy has done its job by identifying and declaring history’s end and now
politics must step up to actualize this end-historical freedom. Against the interpretations of
the end of history discussed so far (those of Kojéve, Fukuyama, Zizek, and McGowan), I
want to assert Virno’s (arguably Hegelian — in spirit if not in name —) diagnosis of the end of
history as a symptom of our time, which demands philosophical analysis rather than
acceptance or celebration. Pace Zizek, not every epoch experiences itself as living at the end
of history, but, uniquely, only our modern epoch, because we are most aware (whether
consciously or unconsciously) of the historical dimension of our experience. Or more
precisely, modernity is the epoch wherein what historicizes history comes out in the open for
the first time in history. In his book, Virno explicates that which historicizes through the
interrelated registers of memory, temporality, and (a historical materialist analysis of) labor-
power. While memory (discussed below) is the meta-register that makes the other two
possible, the analysis of labor-power renders the historically unique character of our epoch
most concretely palpable. Capitalism is premised on the market exchange of one special
commodity over all others, namely, labor-power, which is the commodified capacity to
produce commodities. However, labor power is not an actually existing commodity like other
commodities; in fact, labor power as such never exists in an empirical manifestation. Labor
power is the pure potential, the capacity to labor as such — as opposed to actual effective labor
that produces commodities. This capacity is the a-temporal condition of possibility of
temporally specific labor (in the past, present, future). In capitalism, not only does the pure a-

% For the critique that Kant is not formal enough, see Ruda, Comay (2018, 11-28).
86



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

temporal potential to labor become explicit but this potential — labor-power — is radically
historicized. Labor-power is bought and sold as if it were an actually existing empirical
commodity. As mentioned, in Virno’s analysis, labor-power is homologous to temporality
and memory. In capitalism, labor power, as that which historicizes (makes the historically
specific practices of human labor possible), is itself historicized. If labor power is considered
(a la Virno) as the pre-history or meta-history of historically specific labor, then «capitalism
historicizes meta-history»®'. And human beings have a pre-history precisely because we are
born without instincts and lacking a pre-given environment, instead of which we have
«absolutely generic faculties»® (e.g., «Language, intellect, memory, labor-power, and the
undifferentiated disposition towards pleasure»). Virno writes:

The only potentials, properly speaking, are those that attest to human beings’ poverty of
instinct, undefined nature, and characteristic, constant disorientation. Having faculties is the
sign of a lacuna: that is to say, it demonstrates the lack of a pre-given environment in which we
can take an innately secure place once and for all time.*

Lacking a fixed environment and instincts tied to such an environment, it becomes very
difficult to explain how we can act at all without positing pure potential or disposition. To
take an example from structural linguistics, we cannot conceive of the phenomenon of speech
(parole) without positing language (langue) as a pure potential, which can never manifest as
such as an empirical totality. To note in passing, Hegel’s speculative anthropology in the
Encyclopedia Philosophy of Spirit is precisely an account of spirit’s pre-history as the
«natural soul»*, an account thoroughly characterized by the not-yet-spirit soul’s «poverty of
instinct, undefined nature, and characteristic, constant disorientation»* in response to which
spirit emerges as spirit through the habitual cultivation of potentials or dispositions®. Based
on this discussion of labor power, one (provisional) explanation of the symptom of the end of
history is the conflation in capitalism of prehistory and history. As per Virno’s «paradoxical
formula»: «the historicity of experience postulates the permanence of pre-history within
history. And vice versa: the idea of an ‘end of History’ derives from the apparent liquidation
or overcoming of pre-history»*. This account allows for a distinction between modernity (as
the becoming explicit of the meta-historical conditions of historicity) and capitalism (as the
historicization of meta-history), linking the experience of the end of history to the latter but
not necessarily to the former.

For further clarification, I will briefly discuss Virno’s account of memory vis-a-vis
historicity, which he develops through a careful critical reading of Henri Bergson’s
conception of the «memory of the present». The analysis begins with the commonplace
phenomenon of déja vu (or what Bergson calls «false recognition») wherein one experiences
the present as a repetition of the past: the experience that this has already happened; I have
already lived through this. However, this recognition of the past in the present is precisely
false: one feels that one can almost predict the future but cannot actually do it*. Crucially,

8 Vimo (2015, 161).

% Ivi, 88,

8 Tvi, 87-88.

% Hegel (2007, 29, §389).

% Vimo (2015, 87).

% Hegel (2007, 130-136, §§409-410).
¥ Vimo (2015, 186).

8 Ivi, 9.

87



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

déja vu symptomatically reveals that every present experience is simultaneously experienced
in two registers, that of the perceived present and its memory (of the present), which we can
relate to the above-discussed categories of history and pre-history, actual labor and (potential)
labor power:

[...] memory exhibits a difference of nature as compared to perception, and, at the same time,
an equal intensity. It captures the same current moment as perception does, but in an essentially
different manner. The fleeting present is always grasped in two distinct and concomitant
aspects (which are concomitant precisely because they are distinct).®

In other words, the distinction or gap between the two concomitant aspects of perception and
memory is what makes déja vu possible as a collapse of this distinction: I experience déja vu
insofar as I experience the memory of the present (in the present) as the empirical past.
Further, déja vu also points to «the condition of possibility of memory in general. There
would be no memory at all, if it were not, first of all, memory of the present»®. If there were
only a single register of perception, the perceived present moments would simply
evanescently transition into the next moment of perception — a series of pure vanishing
“nows” without a continuum.

Further, Virno relates perception to the actual and memory to the virtual, claiming that «in
the virtual there is more — not less — than in the actual»’'. And this excessiveness of the virtual
is due to its form. The virtual has the same content as the actual, but in the peculiar form of the
past. This form is that of the past as such, a non-chronological past, «past-in-general»” which
Virno (as discussed above) relates to capacity, potentiality, disposition — in distinction to their
actualization in action — as well as to language as a virtual totality simultaneously opposed to
and united with the spoken instance of a single word. The key point remains that of the
dialectical unity in distinction of these two registers and Virno cautions against
undialectically prioritizing either one over the other:

The symmetrical errors usually committed with regard to each of the two (believing that
memory follows perception, believing that the possible precedes the real) require a single
correction. The virtual is simultaneous to the actual because memory is simultaneous to
perception®,

He calls this simultaneity of the virtual and actual a formal or transcendental anachronism®,
which is the condition of possibility of at once memory and historicity. Virno writes:

There would be no history, then, if the instant that I am living through were only perceived,
rather than also being remembered as I experience it; if the “totality of what we are seeing,
hearing and experiencing” were not at each moment split into “actual and virtual, perception on

8 Ivi, 11.

% Ivi, 12.

! 1vi, 16.

2 Virno (2015, 27).

% 1vi, 17.

% An anonymous reviewer noted the resonance between the present analysis and the work of Ernst Bloch. Virno
(2015, 140) credits Bloch with coining the phrase «contemporaneity of the non-contemporary». However, by
this phrase, Bloch (1991, 97-117) generally refers to empirical anachronism: the persistence of actual pre-
capitalist social forms within capitalism. Virno’s notion of transcendental anachronism pushes this thought in a
much more radical direction.

88



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

the one side and memory on the other”. The formal anachronism, whose prerogative is to
display both the intertwining and the hiatus between the possible and the real, is neither anti-
historical nor supra-historical, but, so to speak, historicising®.

And what makes us modern is that we increasingly experience this formal anachronism, i.e.,
we experience the historicity of our own experience. The symptom of déja vu acts as a
defense or reaction against this experience by turning the formal anachronism into a real
anachronism. It reduces the two into one. We experience the potentiality/virtuality of the
present simply as a repetition of the past actuality, thus destroying both the present (as the
repetition of the past) and the past (as merely the chronologically prior present). The feeling
of the end of history is the result of the obfuscation of the excessive formal virtuality of the
present by rendering it a mere repetition of an actual past content™. It is only because history
is simultaneously moving in these two registers that we can feel its stuckness.

Perhaps this discussion offers another way to approach Hegel’s Doppelsatz — the actual is
the rational and the rational is the actual — as well as his thinking of history. To give up on the
dialectical concomitance-in-distinction between rationality and actuality is to destroy both.
And history is only history because it is internally riven between potentiality and actuality in
each and every moment. At the outset of his Introduction to the Philosophy of History, Hegel
points out the «contradiction» between philosophy and history, which his philosophy aims to
resolve:

We cannot ever give up thinking; that is how we differ from the animals. There is a thinking in
our perception, in our cognition and our intellect, in our drives and our volition (to the extent
that these are human). But for that reason, the appeal to thinking may seem unsatisfying here,
because in history our thinking is subordinated to the given and to what exists; it has all this as
its basis and is governed by it. Philosophy, however, has thoughts of its own, brought forth by
speculation from within itself and without reference to what is”".

What Hegel calls thinking here, which is part of our perception, cognition, intellect, drives,
and volition, can be linked to memory (the form of non-chronological past), capacity, and
disposition. In other words, every concrete, actual, particular, historical act of thinking is
necessarily accompanied by the universal form of thought as such. And to comprehend
history is to comprehend this fundamental splitness of human experience between the actual
and virtual, between real and the rational. The impossible (and therefore real) task of Hegel’s
philosophy of history is to reconcile the pure thoughts of logic (philosophy) with everything
that is given and exists (history). And the given is not simply nature because there is spirit,
which, Hegel tells us, is the «unity of actuality and possibility»*.

% Virno (2015, 29, original italics).
% Tvi, 49.
7 PH, 10.
% Hegel (2007, 18, §383).
89



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

Bibliography

Arndt, A. (2020), Hegel s Philosophy of World History, in Bykova, M. F., Westphal, K. R.
(eds.), The Palgrave Hegel Handbook, Cham: Palgrave Macmillan, 453-466.

Bloch, E. (1991), Heritage of our Time, trans. by Plaice, N., Plaice, S., Cambridge: Polity

Press.

Brandom, R. (2019), The Spirit of Trust, Cambridge, MA: Harvard University Press.

Buck-Morss, S. (2009), Hegel, Haiti, and Universal History, Pittsburgh, PA: University of
Pittsburgh Press.

Carr, D. (2014), Experience and History: Phenomenological Perspectives on the Historical
World, Oxtord: Oxford University Press.

Comay, R., Ruda, F. (2018), The Dash—The Other Side of Absolute Knowing,
Cambridge,The MIT Press.

Croce, B. (1915), What Is Living and What Is Dead in the Philosophy of Hegel, London:
Macmillan.

Dolar, M., Hamza, A., Ruda, F. (2020), Interview with Mladen Dolar: Dialectic at a
Standstill? Hegel at the Times of Covid, «Crisis and Critique», 7, 3: 480-497.

Dolar, M. (2015), The Owl of Minerva from Dusk till Dawn, or, Two Shades of Gray, in
«Filozofija i drustvoy, 26, 4: 875-890.

—(2022), ‘Who baptized Marx, Hegel or Kant?’ on Alfred Sohn-Rethel and
Beyond, in «Problemi internationaly, 5: 109-133.

Fisher, M. (2014), Ghosts Of My Life: Writings on Depression, Hauntology and Lost Futures,
Winchester: Zero Books.

Fukuyama, F. (1989), The End of History?, in «The National Interest», 16, 3: 3-18.

Hartog, F. (2015), Regimes of Historicity: Presentism and Experiences of Time, trans. by
Brown, S., New York, NY: Columbia University Press.

Hegel, G. W. F. (1977), Phenomenology of Spirit, trans. by Miller, A. V., Oxford: Oxford
University Press.

— (1988), Introduction to ‘The Philosophy of History with Selections from ‘The Philosophy
of Right’, trans. by Rauch, L., Indianapolis, IN: Hackett.

—(2007), The Philosophy of Mind, trans. by Wallace, W., Miller, A. V. Oxford: Clarendon
Press.

— (2008), Outlines of the Philosophy of Right, trans. by Knox T. M., Houlgate, S., Oxford:
Oxford University Press.

— (2010), The Science of Logic, trans. by Giovanni, G. di., Cambridge: Cambridge
University Press.

— (2011), Lectures on the Philosophy of World History, vol. 1: Manuscripts of the
Introduction and The Lectures of 1822-3, trans. Brown, R. E., Hodgson, P. C. (eds.),
Oxford: Oxford University Press.

— (2018), The Phenomenology of Spirit, trans. by Pinkard, T., Cambridge: Cambridge
University Press.

Jaeggi, R (2018), Critique of Forms of Life, trans. by Cronin, C., Cambridge, MA: Harvard
University Press.

Kant, . (1991), Idea for a Universal History with a Cosmopolitan Purpose, in Kant:
Political Writings, 2nd, Enlarged ed., trans. by Nisbet, H. B., Cambridge: Cambridge

90



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

University Press, 41-53.

Kojeve, A. (1980), Introduction to the Reading of Hegel: Lectures on the ‘Phenomenology
of Spirit’, trans. by Nichols, Jr., J. H., Ithaca, NY: Cornell University Press.

Lowith, K. (1949), Meaning in History, Chicago, IL: The University of Chicago Press.

Lumsden, S. (2018). Hegel and Pathologized Modernity or the End of Spirit in the
Anthropocene, in «History and Theory», 57, 3: 371-389.

— (2020), Freedom and the Logic of History, in Bykova, M. F., Westphal, K. R.

(eds.), The Palgrave Hegel Handbook, Cham: Palgrave Macmillan, 467-484.

Matéjckova, T. (2019), History as the Progress in the (Un)Consciousness of Freedom?, in
Krijnen, C. (ed.), Concepts of Normativity: Kant or Hegel?, Leiden: Brill, 196-215.

McGowan, T. (2019), Emancipation After Hegel: Achieving a Contradictory Revolution,
New York, NY: Columbia University Press.

Menke, C. (2013), Hegel s Theory of Liberation: Law, Freedom, History, Society, in
«Symposiumy, 17, 1: 10-30.

— (2017), Autonomy and Liberation: The Historicity of Freedom, in Zuckert, R., Kreines, J.

(eds.), Hegel on Philosophy in History, Cambridge: Cambridge University Press, 159-
176.

Pinkard, T. (2012), Hegel s Naturalism: Mind, Nature, and the Final Ends of Life, Oxford:
Oxford University Press.

Pippin, R. B. (2008), Hegel s Practical Philosophy: Rational Agency as Ethical Life.
Cambridge: Cambridge University Press.

Popper, K. (1966), The Open Society and Its Enemies, vol. 2: The High Tide of Prophecy:
Hegel, Marx, and the Aftermath, Princeton: Princeton University Press.

Ruda, F. (2016), Abolishing Freedom: A Plea for a Contemporary Use of Fatalism, Lincoln,
NE: The University of Nebraska Press.

Simoniti, J. (2020), Hegel and the Opaque Core of History, in «Problemi Internationaly, 4,
11-12: 201-221.

Virno, P. (2015), Déja Vu and the End of History, London: Verso.

Wood, A. W. (2006), Kant s Philosophy of History, in Kant, 1., Toward Perpetual Peace and
Other Writings on Politics, Peace, and History, Newhaven, CT: Yale University Press,
243-262.

Yovel, Y. (1980), Kant and the Philosophy of History, Princeton, NJ: Princeton University
Press.

Zantvoort, B. (2018), Unthinking Inertia: Resistance and Obsolescence in Hegel s Theory of
History, in Comay, R., Zantvoort, B. (eds.), Hegel and Resistance: History, Politics and
Dialectics, London: Bloomsbury Academic, 117-133.

Zizek, S. (2020), Hegel In the Future, Hegel On the Future, in «Problemi Internationaly, 4,
11-12:293-312.

91



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Roberta De Monticelli, Umanita violata

Intervista

A cura di Giacomo De Rinaldis

Roberta _ _
De Monticelli

VIOLATA

La Palestina e
I'inferno della ragione

tempinuovi ®

Roberta De Monticelli, Umanita violata, La Palestina e l'inferno della ragione, Roma-Bari, Laterza, 2024.

“Spesso si ragiona con le parole senza quasi avere l'oggetto davanti alla mente. Ora una
conoscenza siffatta non ha efficacia, a commuovere occorre qualcosa di vivo”': questo
passo di Leibniz citato in Umanita Violata (Roma-Bari, Laterza, 2024) ne rappresenta in
un certo senso il manifesto programmatico. Per comprendere la tragedia palestinese
Roberta De Monticelli si ¢ recata in Terra Santa, al centro degli eventi, dove ha
individuato un problema filosofico oltre che una vicenda storica e politica. Nonostante i
tentativi del diritto internazionale — nelle vesti della Corte penale internazionale e della
Corte internazionale di giustizia — di far luce su questo orrido inferno, in Palestina si sta
consumando infatti il “suicidio della civiltd umana™, una tragedia che il filosofo non puo
che sfidare con “le mani nude della ragione™. Percorrendo luoghi dai nomi biblici, oggi
circondati da barriere e muri, e incontrando palestinesi in carne e ossa, la filosofa riscopre
le ambivalenti origini del diritto e analizza le ragioni senza ragione di una violenza che ¢
“epistemica” oltre che fisica, poiché infetta il linguaggio e il pensiero. E proprio la natura
del diritto il punto di inizio di questa conversazione con la prof.ssa De Monticelli, nel
quale si ¢ tentato di dipanare solo alcuni dei fili di questo “nodo del pensiero™.

GDR: Credo che il fulcro del libro ruoti attorno a un’immagine: // sacrificio di Isacco di
Caravaggio nella versione della Galleria degli Uffizi, nel quale viene rappresentato il
momento in cui I'angelo ferma la mano di Abramo prima che tagli la testa del figlio e allo
stesso tempo indica ’agnello da sacrificare. Utilizzando questa immagine Lei spiega il
fondamento stesso del diritto che, attraverso la dimensione ideale della legge (1’angelo,
ci0 che chiama anche “violenza vincolata”), frena ’istinto piu oscuro e arcaico dell’uomo,
cio¢ la “violenza bruta”. Nelle primissime pagine Lei afferma che la cancellazione della
differenza tra queste due forme di violenza genera uno stato mentale che non puo che
portare alla guerra. Qual ¢ lo statuto di questa differenza nel momento storico attuale?

' Leibniz, Nuovi saggi sull intelletto umano, 1705, citato in R. De Monticelli, Umanita violata. La Palestina
e l'inferno della ragione, Roma-Bari, Laterza, 2024, p. 31.

2 R. De Monticelli, Umanita violata. La Palestina e l'inferno della ragione, cit., p. 21.

® Ivi, p. 32.

92



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Roberta De Monticelli, Umanita violata

RDM: E vero, quell’immagine ¢ centrale e tenta di rendere plastico il pensiero che ci sia
un cuore etico del diritto. Etico, perché il vincolo alla violenza “sacra”, cio¢ pre-giuridica,
patriarcale-tribale (Abramo che “obbedisce” a un “comando” non scritto, non pubblico,
non accessibile se non a lui), il vincolo che cosi plasticamente ¢ significato dalla mano
dell’angelo che ferma quella di Abramo, ha la qualita drammatica di...un’esigenza
assoluta! Cio¢ incondizionata. In questo ho visto il “divino” che sta nel cuore del diritto, a
partire da Ugo Grozio, per il quale “ci sono cose dovute agli umani” anche “se Dio non ci
fosse”: un “divino” che la mano angelica rappresenta assai bene, ma che Grozio scaglia
per cosi dire oltre la sua epoca, oltre ogni “morte di Dio”. Al contempo, cio che trovo
straordinario in quel dipinto ¢ il fatto che, a ben guardare, 1’angelo ha lo stesso volto di
Isacco (il modello di Caravaggio era lo stesso), pur sublimato dove 1’altro ¢ umiliato. Il
vincolo ha origine tutta umana, ¢ cio che nasce dal grido della vittima. Quest’immagine
dunque riassume il pensiero centrale del libro: il diritto, da sempre, ha una natura
paradossale, perché si regge e opera soltanto in virtu di quella “forza” che pure ¢ chiamato
a vincolare e regolare. E un’istituzione a meta strada fra la forza e ’idealita — la giustizia,
o almeno la convivenza possibile, la pace. Ma il polo ideale ha la natura dell’etica: non ¢
scritto, vive solo nella nostra coscienza: ed € per questo che siamo responsabili e complici
se il diritto si appiattisce sulla forza e si rovescia nella legge del piu forte. Detto questo,
rispondo finalmente alla domanda. “Nel momento storico in cui ci troviamo” — cio¢ con
riferimento, in particolare, allo sterminio di Gaza — la differenza fra “violenza bruta” e
“violenza vincolata” dovrebbe essere la differenza fra la reazione (brutale) di una milizia
non inquadrata entro uno stato di diritto ma soggetta a un regime di occupazione (che vede
Gaza atrocemente e periodicamente bombardata da Israele da ben prima del 7 ottobre
2023) e quella che avrebbe dovuto essere la risposta di uno stato di diritto, per definizione
soggetto anche al diritto internazionale. L’ atroce “rappresaglia” israecliana, senza limite e
senz’altro fine che I’ormai proclamata pulizia etnica (della Striscia) equivale a una rottura
di ogni vincolo giuridico. Non ¢ una guerra (la guerra ¢ tra due stati), ma peggio: in quanto
sterminio, e in quanto tollerato dagli alleati di Israele (noi), ¢ virtualmente un suicidio del
diritto (internazionale): quindi ¢ il “liberi tutti” delle sovranita nazionali o imperiali.
Potenzialmente, la guerra mondiale.

GDR: Uno dei temi ricorrenti del libro ¢ il rapporto tra verita e giustizia: senza la prima
non ci puo essere la seconda. Scrive infatti: “La disponibilita a riconoscere il vero ¢ il
fondamento di tutta I’etica”. In che modo avviene questo passaggio dal piano della verita
a quello della giustizia? E necessario ripensare il principio metaetico della legge di Hume,
secondo cui non bisogna mai confondere 1’essere e il dover essere, cio¢ il piano dei fatti e
quello della moralita?

RDM: Acuta domanda di logico! La legge di Hume ha un nucleo prezioso — i fatti non
“giustificano” mai se stessi, non si pud dedurre da cio che accade che anche debba
accadere cosi: farlo porta alla Realpolitik, al realismo cinico professato oggi da tutti
coloro che giustificano le guerre e riarmano le nazioni europee (“la guerra ¢’¢ sempre
stata e dunque deve esserci sempre”). Ma Hume e soprattutto la tradizione che ne deriva
mescolano la tesi sana a generalizzazioni che non ne seguono: che non c’¢ posto per i
valori nel mondo dei fatti, dunque i valori sono solo “nella mente” o nelle culture,
irrimediabilmente soggettivi e relativi. Ma questa € una tesi paradossale: ne seguirebbe,
ad esempio, che lo sterminio in atto a Gaza o non ¢ un fatto o non € un male — visto che non
ci sono qualita di valore e disvalore nelle cose stesse. D’altra parte, non ¢ concepibile che
qualunque realta, anche il piu semplice oggetto, non abbia qualitad di valore: non

“1vi, p. 21.

93



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Roberta De Monticelli, Umanita violata

potremmo piu distinguere un buon esemplare di sedia da una sedia rotta. Non potremmo
capire il grido soffocato della vittima. E il dolore dell’ingiustizia che ci insegna cosa sia
giustizia, cio¢ come le cose (non) sono, € come dovrebbero essere. Dunque senza
confondere, come giustamente insegna Hume, 1’essere e il dover essere, possiamo
tranquillamente dire che si, il principio di Hume va liberato dalle sue false interpretazioni,
gia nello stesso Hume.

GDR: Quello in Palestina ¢ un conflitto tra due delle principali religioni monoteiste del
Mediterraneo. Lei vede il monoteismo come I’introduzione della logica al mondo dei
valori: non accettando che due giudizi morali abbiano il medesimo valore di verita, esso
definisce un criterio di verita dei valori. E questo modo di pensare a generare la violenza
che sembra essere insita nel monoteismo?

RDM: Non sono certa neppure che la questione israelo-palestinese sia un “conflitto”:
almeno se intendiamo che ci sono due parti egualmente responsabili di uno stato di
reciproca ostilita. Le parole sono importanti, ¢ parlare di conflitto fout court rischia di
farci dimenticare che lo stato ebraico di Israele, purtroppo, si ¢ affermato con la violenza e
la pulizia etnica (non era la sola via possibile! La Nakba, cio¢ lo sterminio o I’espulsione
forzata di settecentomila palestinesi € cominciata prima della guerra, del resto subito
perdente, dei paesi arabi vicini, motivata piu da interessi nazionali che da vera volonta di
soccorrere 1 palestinesi); mentre nel corso della sua storia si ¢ imposta (di fatto: e non di
necessita) una versione di sionismo politico che ha comportato dal 1967 I’occupazione
illegale della Cisgiordania e la distruzione di interi quartieri arabi di Gerusalemme, e dal
fallimento degli Accordi di Oslo negli anni 90 I’esplosione degli insediamenti illegittimi
dei coloni, fino alla Legge dello stato-Nazione del 2018, che sancisce tre classi di diritti:
zero diritti per 1 palestinesi dei territori occupati, pochi per gli arabi israeliani che non
godono di quelli di “nazionalita”, tutti i diritti solo per gli ebrei israeliani. Ma non ¢ solo
per questo, cio¢ per il fatto che il Medio Oriente attuale ¢ sostanzialmente il frutto delle
politiche colonialiste europee come si sono sviluppate a partire dagli inizi del secolo
scorso, che il “conflitto” israelo-palestinese non mi sembra un conflitto specificamente
religioso. Ma anche per il fatto che tanto I’ebraismo quanto 1’islam sono, assai piu del
cristianesimo, nella loro spiritualita, forgiate dal divieto di nominare il nome di Dio
invano, cio¢ di farne strumento di potere politico. Tanto € vero che ¢ semmai proprio la
crescita del suprematismo israeliano da un lato e della resistenza armata palestinese, un
tempo diffusamente laica, dall’altro, ad aver prodotto le radicalizzazioni attuali, inedite da
entrambe le parti, con I’incongrua fusione all’ultradestra di parte dell’ebraismo ortodosso,
originariamente addirittura ostile al sionismo, e I’apparire di movimenti islamisti come
Hamas. Scrivere i “nomi di Dio” sulle bandiere ha sempre trasformato questi nomi, come
scrisse Simone Weil, in “parole assassine”. Ma ¢ religione o degenerazione della fede, lo
scriverli sulle bandiere? Quanto al monoteismo “generatore di violenza” perché di
intolleranza: bisognerebbe rileggere Nathan il saggio di Lessing, con la sua favola dei tre
anelli, metafora dell’intrinseca impossibilita di “possedere la trascendenza” (dichiarare
vero un solo anello) senza negarla come tale, e quindi fare del monoteismo un’idolatria. In
termini piu laici: il monoteismo logico (se p € vera allora non-p non puo esserlo) ¢
contrario al relativismo (la “mia” verita vale quanto la “tua’) ma non certo al pluralismo
(ci sono diversi ordini di priorita di valori, corrispondenti a vocazioni e culture: le priorita
di uno studioso non sono quelle di un danzatore, quelle di un papuaso non sono quelle di
un inuit): purché ciascun ordine non sia lesivo dell’altro — e questo vincolo € uno e
incondizionato, ma serve a tenere insieme i diversi.

94



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Roberta De Monticelli, Umanita violata

GDR: Nel libro cita Hamid Dabashi, docente di letteratura alla Columbia University
secondo cui la distruzione di Gaza rivela la “bancarotta della filosofia europea™, ovvero il
fallimento del pensiero occidentale a partire dalla modernita dei Lumi. Come lei fa notare,
se fosse davvero cosi anche il diritto internazionale e il costituzionalismo globale, ovvero
i figli piu nobili del pensiero occidentale, condividerebbero lo stesso destino fallimentare.
D’altro canto perd non risparmia accuse alla filosofia, ad esempio a quella di Martin
Heidegger — che definisce un “mediocre sofista” — e ai vari storicismi: visioni amorali che
riconducono gli eventi non a responsabilita di individui in carne e ossa, ma a oscure forze
sovraindividuali, contribuendo in questo modo al crollo degli ideali illuministici. Come si
tengono insieme questa difesa e questa accusa alla filosofia?

RDM: Si tengono come I’impostazione stessa della sua domanda suggerisce:
distinguendo la filosofia dalla sofistica. E ¢’¢ un preciso criterio per farlo. Un filosofo ¢ un
pensatore che fornisce gli strumenti per criticare o refutare razionalmente le asserzioni
infondate, arbitrarie, o puramente retoriche, anche le sue proprie. E con 1’universalismo
kantiano che combattiamo la sua residua approvazione della pena di morte, incongrua con
1 suoi principi, o certe sue infelici espressioni antisemite. I sofisti invece non solo non
argomentano le loro tesi, anche perché spesso ne sostengono di opposte; ma usano il
linguaggio nel modo piu contrario alla sua trasparenza logica, e la maggior parte delle loro
asserzioni sono addirittura prive di condizioni di verita, perché fanno uso di termini
indefiniti, o equivoci, o privi di riferimento...oltre che di frasi che sono vere e proprie
auto-confutazioni. Come il primo dei sofisti, con la sua asserzione che non ¢’¢ alcuna
verita (“e questo & vero?” — bisognerebbe chiedergli). E perd abbastanza diffusa, oggi, la
posizione di Hamid Dabashi. L’universalismo sarebbe solo la falsa coscienza del
particolarismo europeo e occidentale, 1’illuminismo gronderebbe sangue coloniale. Io
credo invece che si debbano riconoscere e distinguere le due facce della modernita: la
faccia buia, tremenda, genocidaria, con la rapina dei continenti che il colonialismo ¢ stato;
e la faccia luminosa, quella che identifichiamo con I’illuminismo e i suoi principi, senza i
quali non avremmo piu ragione né ragioni per opporci alla violenza della prima e alle sue
ancor piu feroci manifestazioni contemporanee.

GDR: Ad un certo punto fa notare che le domande fondamentali di Kant (“Che cosa posso
sapere? Che cosa devo fare? Che cosa posso sperare?””) sono tutte alla prima persona,
gesto che difatti ha rivoluzionato la storia del pensiero. In Umanita violata 1’10 si mostra,
si mette in gioco a partire dall’esperienza concreta, cerca di abitare gli eventi gia a partire
dei luoghi della tragedia palestinese. In un certo senso, € come se il libro fosse un romanzo
scritto in prima persona. Quali sono le ragioni di questa scelta?

RDM: Grazie di questa domanda, che punta al cuore stesso del libro. Che ¢ insieme
un’esperienza in prima persona e una rivendicazione del suo valore cognitivo: non di pura
e semplice testimonianza, non di autobiografia o diaristica, ma di cognizione, appunto.
Cognizione del dolore, anche, che ¢ la via principale della cognizione del valore. Questo
libro infatti ¢ nato da un “viaggio di conoscenza” in Palestina, cio¢ nei territori occupati di
Cisgiordania e Gerusalemme Est. Cosi si chiamano i viaggi promossi da Assopace
Palestina, 1’associazione fondata e presieduta da Luisa Morgantini, gia parlamentare
europea, che da una vita porta chi lo voglia, in piccoli e ben organizzati gruppi dalle piu
varie provenienze, a vedere con i propri occhi e toccare con le proprie mani che cosa sia la
vita sotto il piu lungo, piu crudele e piu illegale regime di occupazione militare e di
apartheid che esista oggi sulla terra. E questa di pensare anche con gli occhi e con le mani,

® Habashi, Thanks to Gaza, European Philosophy Has been Exposed as Ethically Bankrupt, in “Middle East
Eye”, 18 gennaio 2024, cit. in De Monticelli, Umanita violata op. cit., a p. 22

95



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Roberta De Monticelli, Umanita violata

oltre che con tutta la sensibilita, la sofferenza o la gioia di cui si € capaci, € anche la ragion
d’essere e la vocazione della fenomenologia.

96



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Silvestre Gristina, Trascendentale e praxis

RECENSIONE a cura di Flavio Orecchio

SILYESTRE GRISTINA
TRASCENDENTALE E PRAXIS

IEREDITH D FICHIE AEN CHIVAM HECELLUE

o RS W TRADET DEL RASCTN DONTALE

S. Gristina, Trascendentale e praxis. L’eredita di Fichte nei giovani hegeliani,
Mimesis, Milano 2024

Una delle immagini che meglio descrive il lavoro di Gristina, presa a prestito da Althusser
e impiegata gia nelle pagine introduttive, ¢ quella del Kampfplatz, del campo di battaglia.
L’efficacia di questa metafora puo riscontrarsi su vari livelli: se da una parte lo sforzo
metodologico dell’autore ¢ quello di minare alla radice la fiducia — a lungo riposta e oggi
quantomeno sospetta — nelle ricostruzioni lineari della storia della filosofia, favorendo
piuttosto 1’ipotesi di uno spazio «nel quale le traiettorie di pensiero si aprono come
ramificazioni» (p. 11); dall’altra, I’idea del campo di battaglia restituisce perfettamente
I’atmosfera e lo “spirito” del volume. Come uno storico sulla scena di una passata
battaglia, infatti, Gristina passa sul Vormdrz — e con esso sulle sue contraddizioni, le sue
tensioni e ambiguita — per ricostruire una vicenda non del tutto risolta e ancora scossa dal
conflitto.

Fuor di metafora, la ricerca ha un’intenzione precisa, perseguita con ferrea costanza e
rare digressioni lungo tutto il corso del lavoro: «indagare i percorsi di ricezione del
pensiero fichtiano nei giovani hegeliani e mostrare il valore che I’eredita di Fichte, intesa
nei termini di un’opzione teorica “alternativa” e polemica rispetto a quella hegeliana,
ricopri nelle formulazioni delle filosofie di questi pensatori» (p. 10). La posta in gioco, va
da sé, non ha soltanto a che fare con le vicende intellettuali e biografiche degli autori
trattati — dei quali, in ogni caso, emerge un profilo certamente piu sfumato di quello che
generalmente viene divulgato —, ma investe il significato stesso della ricerca storiografica
in ambito filosofico. Destituire il primato delle grandi narrazioni teleologiche in favore
della capillare ricerca di traiettorie e percorsi sotterranei permette di rivelare «connessioni
impreviste, per le quali costellazioni concettuali, dispositivi teorici “neutralizzati” o
“sopiti” nel passato, possono essere rimessi in funzione nel presente, per aprire scorci
prospettici verso il futuro, specialmente in momenti di crisi teorica e politica» (p. 11). In
dichiarata antitesi alle facili schematizzazioni, Gristina si propone di far emergere un dato
storico concreto, spesso sminuito se non del tutto ignorato: la riabilitazione, da parte dei

97



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Silvestre Gristina, Trascendentale e praxis

“giovani hegeliani”, di Fichte — esponente di «un pensiero intimamente pratico, votato
alla liberta e al rivoluzionamento dell’ordine costituito» (p. 12) — di fronte ai resti di un
sistema oramai filosoficamente inservibile, quello hegeliano, imploso in quella stessa
circolarita in cui il suo fondatore 1’aveva confinato. Il libro di Gristina si presenta dunque
come un significativo tentativo di rendere conto della forza e della profondita con cui
Fichte ha inciso sulla storia del pensiero nel momento in cui, trasponendo le condizioni di
possibilita dell’esperienza dalle strutture formali della coscienza all’attivita pratica
dell’Io, ha legato inscindibilmente il trascendentale alla praxis — termini che non a caso
danno il titolo al volume.

Prima di procedere con 1’analisi dei quattro autori principali intorno a cui ruota la
ricerca — nello specifico, Feuerbach, Cieszkowski, Koppen e Hess —, Gristina dedica un
capitolo di carattere generale a quella che potremmo definire ’'immagine di Fichte nel
Vormdrz. Questa scelta risponde a delle esigenze ben precise, tanto dal punto di vista
storico che teorico. Le difficolta insite nel tentativo di fornire un affresco dell’eredita
fichtiana si danno infatti su vari livelli. In primo luogo — potra sembrare banale ma non lo
¢ affatto —, si tratta di capire cosa significa “ereditare”: «il rischio da prevenire ¢ quello di
una ‘cristallizzazione’ di una determinata fonte teorica in favore o detrazione di un’altra»
(p. 27). 1l confronto con i critici — Althusser, Bloch, Balibar, per citarne alcuni in ordine
sparso —, permette a Gristina di guadagnare uno spettro di possibilita interpretative
flessibile all’interno del quale muoversi, da innervare perd con I’analisi diretta del
materiale storico e dei documenti. La figura di Immanuel Hermann Fichte, figlio di
Johann Gottlieb, € in questo senso decisiva: ¢ dalla biografia del padre da lui stesso scritta
e pubblicata, insieme col suo prezioso Nachlass — siamo nel periodo che va dal 30 al ’35
—, che 1 giovani hegeliani trassero la spinta decisiva per tornare su questo autore e sulla sua
opera. Muovendosi con fluidita tra i due poli della ricerca documentaria e della teoria
interpretativa, Gristina ha dunque il merito di restituire a un tempo la complessita
dell’operazione svolta e della sua inaggirabilita metodologica, lasciando tuttavia al lettore
lo spazio necessario perché — seppur guidato nella «pluralita di versioni di Fichte» (p. 38)
— possa formarsi un’opinione propria in merito.

Entrando nel vivo della ricerca, il primo pensatore che «comincio ad ‘ereditare’ la
filosofia fichtiana, spogliandola dai pregiudizi consolidati dalla sua collocazione nella
‘storia della filosofia’ di Hegel e degli allievi hegeliani» (p. 65) ¢ Feuerbach. Anche in
questo caso emerge tutto il lavoro di ricerca di Gristina: che un materialista, noto per la
sua critica dell’idealismo e accusato dallo stesso Marx di non aver colto I’importanza
della prassi, possa essersi rivolto a Fichte — e addirittura fosse stato un pioniere in questo
senso —, ¢ un’affermazione tutt’altro che scontata. Il percorso di elaborazione della
dottrina fichtiana da parte di Feuerbach, articolato in «quattro tempi» (§ 2.1), viene
restituito in pagine di grande densita. Pur esponendosi al rischio opposto — di ingigantire
cio¢ I’'importanza di Fichte in Feuerbach —, Gristina si impegna a mostrare la vastita delle
questioni toccate in questo confronto. Accanto alla manifesta influenza del maestro
Hegel, il giovane Feuerbach intraprese il proprio percorso di “individuazione” filosofica
anche con e attraverso Fichte: I’idea di un’intersoggettivita fondata sull’attivita pratica
dell’Io che si rinviene gia nella dissertazione De ratione, Una, Universali, Infinita trova in
Fichte una dichiarata fonte, cosi come, nel corso di Lezioni sulla filosofia moderna del
’35-"36, il discorso etico risente profondamente della Sittenlehre fichtiana. Uno degli
aspetti piu significativi del confronto, tuttavia, sta nel fatto che anche la frattura di
Feuerbach con I’idealismo — della cui Wirkungsgeschichte ¢ superfluo parlare — porta in
qualche modo I’impronta del filosofo di Rammenau, in particolare in quel «processo di
“materializzazione” del trascendentale», attraverso cui Feuerbach, sostiene 1’autore,
«avrebbe guadagnato le posizioni della sua filosofia matura» (p. 71). Ora, al netto delle
tensioni interne a questo processo di acquisizione di Fichte da parte di Feuerbach, e senza

98



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Silvestre Gristina, Trascendentale e praxis

discutere la portata effettiva dell’influenza del primo sul secondo, ¢ giusto sottolineare lo
sforzo di Gristina nel decostruire quell’immagine sclerotizzata di entrambi gli autori che
ancora oggi si incontra in molti manuali.

Anche il capitolo dedicato a August von Cieszkowski — seppur per ragioni differenti —
risulta pienamente in linea con gli obiettivi che il libro si propone. A differenza del caso
Feuerbach, I’autore non ha qui I’esigenza primaria di complicare il quadro di una storia
della filosofia che altrimenti risulterebbe troppo (artificiosamente) ordinata. Si tratta
piuttosto di mostrare — attraverso la discussione critica di un autore minore de facto € non
de iure —, I’'importanza di percorrere quei sentieri filosofici che, seppur poco battuti,
offrono prospettive inedite da cui guardare al panorama del pensiero. Si pensi, a tal
proposito, al ruolo centrale di Cieszkowski in merito al tema della «‘scoperta’ del futuro»
(p. 110) da parte dei giovani hegeliani; tema che assunse particolare rilevanza storica —
soprattutto sul piano politico — nel contesto culturale del dibattito marxista dei primi anni
Venti del Novecento. Gia Lukacs, infatti, avvicinava nel suo Moses Hess e i problemi
della dialettica idealistica — siamo nel 1926 — Cieszkowsi a Fichte, pur negando che si
potesse parlare di un’influenza diretta. Tale operazione aveva un significato preciso:
presentare Cieszkowski e Hess come pionieri di una filosofia finalmente aperta alla
dimensione del futuro — dunque oltre Hegel — senza per questo incorrere in un regresso —
cosi appariva all’*hegeliano” Lukdacs — a Fichte. Tuttavia, chiarisce Gristina non senza
sostegni documentari, occorre leggere «il caso specifico di Cieszkowski e la sua ripresa di
elementi filosofici fichtiani non come una riproposizione acritica della filosofia di Fichte,
bensi come 1’““eredita” attiva e creativa di uno strumentario concettuale in grado di
criticare la filosofia della storia di Hegel, al fine di completarla e superarla» (p. 112).

Con il suo Fichte und die Revolution (1843), Koppen porta finalmente alla luce del sole
quel processo di recupero di Fichte che in Feuerbach e Cieszkowski restava ancora
sotterraneo. Il significato di questo recupero, tuttavia, deve ricondursi alla medesima
«disposizione allo smantellamento teorico dei “dati”, [a] questa attitudine atea,
antidogmatica e anti-ideologica della filosofia che i giovani hegeliani andavano mutuando
con sempre maggior consapevolezza dalla filosofia fichtiana» (p. 137). A differenza degli
altri Linkshegelianer, in Koppen questa esplicita rivendicazione dell’eredita di
Rammenau si coloriva di tinte dichiaratamente politiche: lo scopo era quello di
guadagnare dei dispositivi concettuali che permettessero di intervenire direttamente sulla
situazione politica del Vormdrz. Koppen lega inscindibilmente 1’elemento filosofico con
quello politico del pensiero fichtiano, valorizzando il Contributo per rettificare [ ’opinione
del pubblico sulla Rivoluzione francese (1793) e leggendolo come strumento per
ripensare le categorie politiche della propria attualita. Pur nella consapevolezza dello
sforzo richiesto al lettore per seguire lo sviluppo di questa vicenda in tutte le sue
ramificazioni, I’impegno profuso da Gristina nel mantenere costante il riferimento al
contesto storico e filosofico generale all’interno del quale questi autori si collocano riduce
notevolmente il rischio di dispersione e conserva sempre uno sguardo sulla strada
maestra.

Si arriva in questo modo all’ultimo capitolo del volume, dedicato a Moses Hess. La
scelta di chiudere con questo autore ha le sue ragioni: «la prima risiede nel rapporto intimo
tra la filosofia di Hess e la filosofia trascendentale fichtiana; la seconda, nell’influenza che
la filosofia hessiana ebbe su Marx» (p. 173). Relativamente alla prima ragione, il discorso
¢ chiaro. Oltre alla critica di Hess all’idealismo hegeliano — che di per sé potrebbe
giustificare la tesi di Gristina di un recupero fichtiano —, Hess rappresenta forse il maggior
interprete di quell’operazione — pienamente in linea con lo spirito del Vormdrz — di
trasposizione del trascendentale al piano della prassi concreta. La filosofia dell’azione di
Hess trova infatti in Fichte, per sua stessa ammissione, il proprio riferimento speculativo e
il suo sostrato teorico. Anche qui, sostiene allora Gristina, si ha a che fare con una

99



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Silvestre Gristina, Trascendentale e praxis

consapevole «riattivazioney, volta «alla sofisticazione di una struttura teorica bisognosa
di un piu adeguato supporto concettuale di matrice teorico-pratica» (p. 175). La seconda
ragione per cui I’autore decide di chiudere con Hess, invece, ci permette una riflessione
piu generale relativa all’assenza di Marx in questo lavoro, offrendoci 1’occasione per
avviare il bilancio conclusivo del volume.

Per quanto I’esclusione di Marx in un libro dedicato ai giovani hegeliani e alla filosofia
della prassi possa sembrare azzardata, si tratta — almeno a parere di chi scrive — di una
scelta molto ben ponderata. Al netto dell’effettiva ricezione di Fichte da parte di Marx e
della conseguente querelle relativa all’ipotesi di un “Marx fichtiano” — cui pure si fa
riferimento in conclusione (pp. 227 e ss.) —, il problema ¢ in realta un altro. Gristina sa
bene infatti, lo lascia intendere gia nell’introduzione, che inserire Marx nel volume
avrebbe significato, volens nolens, oscurare gli altri autori. Avrebbe infatti
surrettiziamente reintrodotto quella tendenza alla ricostruzione teleologica, «direzionata
in termini progressivi verso Marx» (p. 11), che il volume vuole invece dichiaratamente
scongiurare. Meglio allora offrire una ricostruzione del contesto all’interno del quale
Marx ha potuto sviluppare la propria filosofia, distaccandosi dall’idealismo hegeliano e
ponendo le basi del materialismo storico. In questo senso, la ricerca raggiunge pienamente
il suo scopo, quello cio¢ di portare all’attenzione il ruolo fondamentale di autori che, pur
avendo avuto una sorte meno fortunata, hanno dato un contributo significativo allo
sviluppo della cultura europea e al pensiero occidentale. Si capisce allora perché il quadro
restituito da Gristina € — come si diceva in apertura —un Kampfplatz, un’arena nella quale,
insieme con gli autori, sono le idee a lottare per affermarsi, lasciando ognuna qualcosa in
eredita alle generazioni seguenti, nella consapevolezza — questa si, hegeliana — che senza
crisi non puo esserci ricomposizione.

100



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Davide Puzzolo, Kant e [’Opus postumum

RECENSIONE a cura di Anna Leonilde Bucarelli

DAVIDE PUZZOLO
KANT E LOPUS POSTUMUM

VERSO UNA NUOVA CONCEZIONE DEL TRASCENDENTALE

T MIMESIS / METAMORFOSI DEL TRASCENDENTALE

Davide Puzzolo, Kant e I’Opus postumum. Verso una nuova concezione del
trascendentale, Mimesis Edizioni, Milano-Udine, 2024.

Quando I’insieme di manoscritti che costituiscono 1’Opus postumum di Kant venne
pubblicato in edizione critica nei volumi XXI e XXII della Akademie Ausgabe, le
difficolta interpretative che si posero per i ricercatori dell’epoca erano tali e di tale portata,
da spingere Heinz Heimsoeth a suggerire di limitare i lavori sul testo a brevi studi
monografici dedicati a problemi specifici e ben definiti. Se € vero, come osserva Forster,
che il suo consiglio non fu seguito e che la cosiddetta ultima opera di Kant rimase
un’incognita per gli studi kantiani successivi, ¢ anche vero che la letteratura piu recente
sulla materia ha quasi totalmente rinunciato alla possibilita di leggere il testo in maniera
sistematica, ed ¢ invece evidente la tendenza a considerare soltanto problematiche
specifiche. Un’eccezione ¢ costituita proprio dalla monografia di Forster (Kant'’s Final
Synthesis. An Essay on the Opus postumum, Harvard University Press, London, 2000),
che, attraverso diversi saggi su tematiche precise, tenta infine di offrire un’interpretazione
complessiva dell’Opus postumum. 11 libro di Davide Puzzolo, pubblicato quasi 25 anni
dopo quello di Forster, si pone su questa linea, avventurandosi nello sforzo — forse
titanico, visto che siamo in tema di idealismo — di offrire un’interpretazione sistematica,
sebbene non esaustiva, delle migliaia di pagine che compongono 1’opera che Kant non ha
mai scritto e che pure doveva giungere al «punto di vista piu alto della filosofia
trascendentale».

La monografia di Puzzolo ¢ di estrema utilita per chiunque abbia intenzione di lavorare
sull’ Opus postumum, per la ricchezza della letteratura recente € meno recente che 1’autore
mostra di conoscere, e 1’abilitd con cui vi si muove nell’articolazione di un discorso
critico. La chiave interpretativa che Puzzolo propone ¢ inoltre molto innovativa: la tesi
fondamentale del libro infatti consiste nella proposta di una riarticolazione del rapporto
tra a priori e a posteriori che Kant avrebbe messo in atto nell’ultimissima fase della sua
vita attraverso una nuova elaborazione del concetto di ens rationis, sia sotto il rispetto
teoretico nella forma dell’etere, che sotto il rispetto pratico, nella definizione di Dio come
un ente di ragione.

Il testo, proprio per la sua natura molto tecnica e la sottigliezza delle sue
argomentazioni, non si presta facilmente a una sintesi fedele, che risulterebbe pedante e
approssimativa. Piuttosto che riassumere 1’opera di Puzzolo si tentera quindi di
determinare la sua posizione all’interno del dibattito sull’ Opus postumum, di illustrarne la
struttura essenziale e di desumerne i passaggi piu significativi, sollevando anche le

101



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Davide Puzzolo, Kant e [’Opus postumum

possibili criticita cui il lavoro va incontro. Sin dai tempi di Gerhard Lehmann e di Vittorio
Mathieu, la grande questione che ha occupato il dibattito ¢ stata la possibile continuita di
questi convoluti con la filosofia critica, e in particolare con la Critica della facolta di
giudizio. Lehmann si fece sostenitore della necessita di leggere il lascito manoscritto
attraverso gli strumenti concettuali proposti nella terza Critica, Mathieu invece sostenne
che I’ultima opera di Kant rispondeva alle stesse domande della terza Critica, ma offriva
risposte radicalmente alternative ad essa. Oggi la comunita scientifica, soprattutto in
lingua inglese, tende a riportare I’opera postuma ai problemi aperti dall’ Analitica dei
principi e dalla dottrina dello schematismo nella Critica della ragion pura,
considerandola come un tentativo di correggere o ampliare i Primi principi metafisici
della scienza della natura. Puzzolo sicuramente non si colloca tra coloro che cercano una
continuita con la Critica della facolta di giudizio, tanto che i riferimenti all’ultima opera
critica nel testo sono molto scarni, si potrebbe dire addirittura che siano ridotti al solo §91.
Il problema che Puzzolo rinviene nell’opera postuma dunque risale al primo periodo
critico, eppure la questione del “passaggio” dalla metafisica della natura alla fisica ¢ letta
in modo tale da rendere l’opera postuma un’alternativa alla stessa dottrina dello
schematismo trascendentale. Se la questione della terza Critica era la contingenza,
Puzzolo individua invece nel lascito manoscritto il tentativo, da parte di un Kant ormai
molto anziano, di determinare «cid che tende a sfuggire al categoriale, ovvero la
particolarita dell’empirico, il contingente» (p. 24). Se infatti lo schematismo non ¢ ancora
in grado, secondo Puzzolo, di realizzare 1’erosione della rigida bipartizione tra
trascendentale ed empirico, con la questione del passaggio ¢ in gioco la possibilita di
rendere materia la forma stessa, «di modo che anche la componente contingente del reale
possa essere dedotta e anticipata a priori» (p. 34). Per questa ragione Puzzolo respinge le
letture, come quelle di Edwards e Rollmann, che cercano una continuita tra la
dimostrazione dell’etere e la prima o la terza analogia dell’esperienza. Secondo I’autore
I’etere deve invece essere letto come un ulteriore sviluppo dell’oggetto trascendentale
nella prima Critica, e ’elemento di novita proposto nell’opera postuma ¢ riconosciuto
nella scelta lessicale, da parte di Kant, di ricorrere all’ ens rationis. Puzzolo ritiene che al
§91 della terza Critica sia possibile individuare nell’ens rationis ratiocinatae il primo
momento in cui Kant riconosce realta, e non semplice finzione intellettuale, a un ente di
ragione — eppure se si considera che Kant qui parla di una realta pratica la questione
sembra essere forse gia presente almeno all’altezza della Critica della ragion pratica. In
questo stesso paragrafo Kant si riferisce all’etere come a un oggetto di opinione [Sache
der Meinung], in quanto oggetto fenomenico che la non sufficiente sottigliezza dei nostri
sensi ci impedisce di conoscere. Puzzolo sottolinea come invece nei fascicoli X e XI
dell’opera postuma 1’etere non appartenga piu alla dimensione fenomenica, ma sia
considerato un ente di ragione, di cui viene al contempo affermata la realta, non
semplicemente pratica, ma teoretica. La prova dell’esistenza dell’etere secondo Puzzolo
arriverebbe a porre un ente di ragione, prodotto dall’attivita del soggetto, come
condizione di possibilita dell’esperienza. La dottrina dell’autoposizione che compare nel
VII convoluto ¢ letta da Puzzolo come il versante soggettivo della dimostrazione
dell’etere, per cui Kant qui anzich¢ interessarsi direttamente all’oggetto trascendentale e
al suo rapporto con il fenomeno, indagherebbe la posizione di sé e dell’unita collettiva
dell’esperienza da parte del soggetto trascendentale. In questo modo Puzzolo giunge ad
affermare che nell’Opus postumum Kant ribalta I’intera architettonica delle facolta: la
ragione diverrebbe condizione di possibilitd non semplicemente di un’esperienza
sistematica e coerentemente connessa, ma dell’esperienza in generale per mezzo della
posizione dell’etere, cui seguirebbe il lavoro dell’intelletto su un materiale non dato, ma
prodotto dalla ragione, e infine si aggiungerebbero le intuizioni, determinate in anticipo

102



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Davide Puzzolo, Kant e [’Opus postumum

dall’operazione intellettuale «di modo che venga ridotta, se non eliminata completamente,
la loro dimensione contingente e aleatoria» (p. 147).

La seconda parte del libro di Puzzolo ¢ invece dedicata alla prospettiva etica che
emerge dai manoscritti postumi, in particolare alla fine del VII e nell’intero I convoluto.
L’autore sostiene 1’importanza di leggere 1’Opus postumum come un testo coerente,
nonostante le differenti stesure e il lungo arco temporale che ha visto Kant impegnato
nell’elaborazione di questi manoscritti. Se la tesi avanzata da Krause e da Adickes sul
progetto di due opere differenti, una teorica e una pratica, non ¢ passata al vaglio degli
studi successivi, bisogna ricercare l'unita del progetto dell’Opus postumum nella
corrispondente unita di filosofia teoretica e filosofia pratica nell’ultimo momento della
riflessione kantiana. Puzzolo abbandona dunque per diverse pagine i manoscritti postumi,
per ricostruire 1’evoluzione della riflessione kantiana sul sommo bene, dal Canone della
Critica della ragion pura passando per la Fondazione ¢ la Critica della ragion pratica,
per arrivare infine alla Religione. E interessante notare come quest’analisi non tenga
affatto conto dell’Appendice della terza Critica, un testo che sembra costantemente
evitato nella riflessione di Puzzolo. Inoltre lo stesso Puzzolo riconosce che vi sono delle
forti analogie tra la Metafisica dei costumi e la riflessione pratica dell’Opus postumum,
ma non dedica spazio all’analisi di quest’opera e ai possibili nessi che potrebbero
collocare il progetto postumo all’interno dell’intento sistematico generale di Kant. Infatti,
se per la filosofia teoretica Puzzolo legge nei manoscritti postumi una rottura piuttosto
radicale con I’impianto critico, nell’analisi della filosofia pratica invece si concentra
molto sulla continuita soprattutto con la Religione, e 1’assenza di un’analisi dei testi
pratici pubblicati alla fine degli anni *90 potrebbe rendere parziale la sua analisi. Per
esempio, Puzzolo legge la Religione e il Saggio sulla teodicea come testi che
inaugurerebbero una linea neostoica della morale kantiana, in cui la religione, la speranza
e lo stesso concetto di Dio non costituirebbero che la risposta a un bisogno antropologico-
psicologico. Tuttavia dimentica che nell’ Ascetica etica della Metafisica dei costumi Kant
si riferisce al «virtuoso Epicuro» e che in generale in questo testo, come nella parte sulla
dietetica nel Conflitto delle facolta, I’elemento empirico della felicita e della salute fisica
¢ oggetto diretto della riflessione kantiana. Puzzolo trova invece nell’ Opus postumum una
radicalizzazione di quel neostoicismo che individua soprattutto nel terzo capitolo della
Religione, giungendo dunque alla conclusione che per il Kant postumo il rapporto tra
morale e religione non ¢ piu sintetico ma analitico, cosicché antropologia e teologia
arriverebbero infine a coincidere. L’immanentizzazione del divino nell’'umano trova una
giustificazione nella concezione di Dio come ens rationis: Dio sarebbe al pari dell’etere
un prodotto dell’attivita di posizione del soggetto, ma mentre I’etere viene posto sotto il
rispetto teoretico, Dio costituisce un ente della ragione pratica.

E interessante che Puzzolo individui nel I convoluto un cambiamento nel concetto
stesso di Ubergang, che non si limita piu al passaggio dalla metafisica della natura alla
fisica, ma si amplia al «raggiungimento del confine del sapere in quanto tale» in direzione
della possibile unione tra teorico e pratico. Kant in questo ultimo fascicolo non parla piu
di ragione teoretica e ragione pratica, ma preferisce dividere la filosofia in ragione
«tecnico-pratica» e «pratico-moraley». Diversi interpreti dell’Opus postumum si sono
confrontati con questo nuovo lessico, per il quale Puzzolo trova una soluzione nella
spontaneita del soggetto conoscente. Infatti, se la condizione dell’esperienza non ¢ piu
data dalla sensibilita ma dalla ragione prima e dall’intelletto in seconda battuta, allora
segue da tale lettura “spontaneista” dei manoscritti postumi che la soggettivita, in quanto
concorre alla produzione del mondo esterno, diviene per ’'ultimo Kant “tecnica” in senso
creativo. Puzzolo fa cosi del soggetto kantiano I’autore dell’esperienza nell unita di teoria
e prassi, di Mondo e Dio. La finitezza della soggettivita sarebbe ricondotta al suo tendere

103



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Davide Puzzolo, Kant e [’Opus postumum

incessante verso la saggezza, un’idea posta dall’essere umano stesso, ma che rimane
irraggiungibile all’interno dell’esperienza mondana.

Puzzolo svolge dunque un compito incredibile: affronta migliaia di pagine manoscritte
disordinate, spesso ripetitive, non prive di contraddizioni, slittamenti e revisioni. Le
pagine di un Kant che pensa scrivendo, e che noi vediamo all’opera in questo pensare.
Puzzolo ricostruisce cosi I’opera che Kant avrebbe voluto scrivere, ne individua I’intento
sistematico, il rapporto e la rottura con il sistema critico, si confronta con molte opere
pubblicate da Kant in vita e la complessita e vivacita del dibattito scientifico. Determina
inoltre nella sua proposta in positivo uno strumento che puo servire come lente per leggere
I’intero lascito manoscritto, ovvero la nuova concezione dell’ens rationis, la realta
teoretica e pratica di un ente solo pensato. Tuttavia, trovando nelle pagine di Puzzolo
I’opera perfetta che egli compone con lo studio e la ritrovata coerenza dei manoscritti
kantiani ¢ lecito chiedersi: che ne ¢ della contingenza, cui Kant aveva dedicato un’intera
opera critica? Che ne ¢ della passivita e della ricettivita del soggetto finito, cui lo stesso
Puzzolo sembra fare riferimento quando ribadisce I’importanza dei sentimenti dell’amore
e del rispetto nel perseguimento dell’ideale della saggezza mondana? Queste discrepanze
a quale dei due autori si devono attribuire, all’anziano filosofo che avrebbe rinnegato il
suo sistema quando piu era vicino alla sua conclusione, o al giovane interprete che, tra i
manoscritti, ha cercato 1’opera? Interpretare una non-opera fatta di fogli sparsi e
incompleti qual ¢ I’Opus postumum, significa contribuire ogni volta alla sua produzione,
correndo anche il rischio di porsi nella prospettiva di un soggetto assoluto.

104



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Borrelli — Mauro — Mornagui — Pierri — Spano - Tarantino, Dalla cura di sé alla cura dei legami

RECENSIONE a cura di Adele Patriarchi

Fxiche appilicans sl antripoingls Slimeti e

D. Borrelli, E. Mauro, O. Mornagui, M. Pierri, E. Spano, G. Tarantino, Dalla cura di
sé alla cura dei legami. Per non morire di competizione, a cura di Enrico Mauro,
Edizioni Milella, Lecce 2025, pp. 75.

Il testo Dalla cura di sé alla cura dei legami. Per non morire di competizione ¢ composto
da una prefazione, scritta dal curatore Enrico Mauro, e da quattro saggi: Dalla baldanza
alla “badanza: la pedagogia della risonanza per una societa della cura, di Davide
Borrelli ed Emanuela Spano; Approccio One Health e fragilita della persona situata nella
prospettiva antimeritocratica del personalismo costituzionale, di Maurizia Pierri; A
proposito di fragilita, vulnerabilita e cura ai tempi dell’intelligenza artificiale, di
Giovanni Tarantino; Meritocrazia e cura in Pierre Bourdieu: verso un’universita
alternativa, di Ouns Mornagui.

Questi quattro saggi sono nati dalla sollecitazione di Enrico Mauro a «riflettere
sull’opposizione tra il paradigma della meritocrazia e il paradigma della cura» (p. 9), un
tema caro al curatore che ha recentemente pubblicato Contro la societa del sorpasso. 1l
pensiero antimeritocratico di don Tonino Bello (San Paolo Edizioni, Cinisello Balsamo
2023) e I pesci e il pavone. Contro la valutazione meritocratica della ricerca scientifica
(Mimesis Edizioni, Milano 2017).

«“Cura” ¢ il contrario di “meritocrazia™». La cura ¢ una «forza civilizzante,
umanizzante» perché «l’umanita ¢ cura, inter-esse; la disumanita noncuranza, dis-inter-
esse». Purtroppo, secondo Mauro, la societa non si dirige nella direzione della cura, e
quindi della «convivenza» e dell’«eguaglianza», ma si indirizza verso la meritocrazia,
coltivando la «potenza» e 1’«eccellenza» e, quindi, la «prestazione». La prestazione
diventa lo strumento indispensabile per raggiungere il successo, in termini di «denaro,
potere, gloria». E, affinché la prestazione sia efficace, bisogna essere in grado di
«sorpassare» gli altri «concorrenti»; e cosi «il compito dei performanti non ¢ rimuovere
gli ostacoli dalle vie dei deboli, ma rimuovere 1 deboli dalle vie che conducono al
successo». Esattamente il contrario di quanto afferma il comma 2 dell’articolo 3 della
Costituzione italiana.

Gli esseri umani, reciprocamente concorrenti nella gara verso il successo, devono
pensare solo a se stessi perché devono «sorpassare» gli altri. «Sorpassare» € 1’opposto di
«assistere, badare a, accompagnare, sostenere, stare con». La cura ¢ intesa come un
«prendersi cura», nella sua accezione sia morale sia spirituale, € non come un «curare» in

105



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Borrelli — Mauro — Mornagui — Pierri — Spano - Tarantino, Dalla cura di sé alla cura dei legami

senso puramente fisico-biologico. Secondo I’autore, non si puo accettare di vivere in una
societa che esalta i vincitori e riserva agli altri il compito di applaudire da una condizione
di subordinazione. Bisognerebbe, piuttosto, avere come obiettivo quello di svilupparci
«come persone, cio¢ come tessitori, promotori, curatori di legami» (pp. 10-11).

Il primo saggio, Dalla baldanza alla “badanza”: la pedagogia della risonanza per
una societa della cura, di Davide Borrelli ed Emanuela Spano, mette a confronto il
concetto della «baldanza» con quello della «badanzay. La baldanza fa riferimento a valori
tipicamente attribuiti al maschile, mentre la «badanza» si riferisce al badare, cio¢ al
prendersi cura, valori attribuiti al femminile. Il testo riflette su come, in una societa
patriarcale, 1 ruoli produttivi e riproduttivi siano divisi secondo il genere, relegando il
lavoro di cura quasi esclusivamente alle donne. Questa divisione si traduce anche in una
gerarchia valoriale: agli uvomini sono associati valori attivi come la competitivita e il
dominio, mentre alle donne sono attribuiti quelli passivi come la sensibilita, ’empatia e la
conservazione del mondo. Gli autori propongono un modello di emancipazione che parta
da una «voce di donnay, intesa come una voce umana capace di promuovere una
trasformazione della societa fondata sulla cura come valore centrale, in contrapposizione
sia al patriarcato sia al neoliberismo. In questa dimensione si introduce il neologismo
«badanzay, per indicare che la cura puo essere intesa come un principio sistemico e
inclusivo. In questo contesto, il testo si richiama alla pedagogia della risonanza del
sociologo Hartmut Rosa (Pedagogia della risonanza, 2016), che propone un’educazione
basata su relazioni significative e trasformative, in contrasto con la logica competitiva del
capitale umano (pp. 15-17).

Il testo prosegue con il paragrafo intitolato La cura al centro di una storia non
umanistica dell’'umano. A fronte della problematicita del mito dell’eccezionalismo
dell’essere umano, su cui si € radicata «la rivendicazione di dominio sul resto dei viventi e
sul pianeta», gli autori propendono per la descrizione proveniente dalla psicologia
evoluzionistica: 1’'uomo ¢ «soprattutto 1’essere che si prende cura, ovvero 1’essere
epimeletico», caratterizzato dall’attitudine a «decentrarsi per accogliere, aprirsi,
connettersi e ibridarsi con D’alterita». Per gli autori, I’attitudine alla cura si ¢ espressa
filogeneticamente come «accentuata sensibilita ai segnali infantili» e come
«predisposizione all’accudimento parentale»; tale predisposizione si manifesta sia nei
confronti dei piccoli umani sia nei confronti di individui di altre specie, nonché verso
entitd maggiormente astratte e inclusive. Inoltre, «1’epimelesi si traduce evolutivamente
nell’istituzione educativay, perché «l’impegno per la formazione culturale degli alunni
(dal latino alere, «nutrirey») rappresenta [...] una continuazione con altri mezzi delle cure
prodigate dai genitori per garantire 1’alimentazione materiale dei piccoli» (pp. 17-19).

Secondo gli autori, oggi c’¢ bisogno di una «rivoluzione della curay; il termine
«rivoluzione» deve essere interpretato nel suo significato etimologico di re-volutio, cio¢
come ritorno alla condizione epimeletica che caratterizza 1’essere umano, soprattutto per
porsi al riparo da quello che Fraser definisce «capitalismo cannibale». In questa
rivoluzione ¢ necessario che emerga la figura di un homo curans come frutto di un
mutamento culturale «che riconosca la consapevolezza della fragilita e
dell’interdipendenza dei viventi come prevalente sulle ragioni della resilienza e
dell’individualismo competitivo». L’homo curans si presenta come I’esatto opposto
dell’homo oeconomicus che, essendo egocentrato, «agisce soltanto per massimizzare il
proprio interesse personale in un gioco a somma zero» (pp. 19-20).

Richiamandosi alle riflessioni di Rosa, questa rivoluzione consiste nel passare
dall’indifferenza alla risonanza, perché 1’altro di cui ci prendiamo cura non ci lascia
insensibili; e, per questo motivo, si attiva una dialettica di reciproca trasformazione. Il
rapporto di risonanza non ¢ caratterizzato da un atteggiamento di dominio ma di ascolto e
di risposta, anche quando questo stesso rapporto ¢ conflittuale. In questa prospettiva,

106



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Borrelli — Mauro — Mornagui — Pierri — Spano - Tarantino, Dalla cura di sé alla cura dei legami

«’epiméleia, la “cura di s¢” — da Socrate a Foucault — si avvicina piu alla sfera
dell’insegnamento risonante che a quella del diritto, della trasmissione di una norma di
condotta o della formazione di una competenza». Questo perché «I’*“appropriazione
trasformativa” alla base della pedagogia della risonanza di Rosa si contrappone a un’idea
di educazione come mera acquisizione di un contenuto di conoscenza o di competenza»
(p. 25). Essere in risonanza con I’apprendimento significa istituire con il mondo una
relazione caratterizzata dalla meraviglia, dal desiderio di prendersi cura, dal
coinvolgimento esistenziale e dall’apertura alla trasformazione.

Queste riflessioni consentono di mettere in evidenza la stretta relazione tra cura e
risonanza: «La cura [...] si configura come un principio etico-pedagogico che dovrebbe
guidare la trasformazione sociale ed educativa, favorendo relazioni basate sulla risonanza
e sulla badanza piuttosto che sulla competizione e sul controllo». Di conseguenza
«promuovere 1’homo curans significa [...] ripensare a fondo la societa in vista di un
avvenire piu giusto e sostenibile, in quanto piu includente e accudente (p. 26).

Il secondo saggio, intitolato Approccio One Health e fragilita della persona situata
nella prospettiva antimeritocratica del personalismo costituzionale, di Maurizia Pierri, si
apre con un paragrafo intitolato Il diritto alla salute nella giurisprudenza della
Cassazione e della Corte costituzionale: |’approccio personalistico.

L’articolo 32 della Costituzione italiana ha «sollecitato ripetutamente I’attivita
interpretativa dei giudici di merito e di legittimita [...] a causa della sua ricchezza
semantica». Il dettato costituzionale non definisce in via diretta il concetto di salute e,
implicitamente, si richiama all’Atto costitutivo dell’Organizzazione Mondiale della
Sanita del 1946, secondo il quale «La sanita ¢ uno stato completo di benessere fisico,
mentale e sociale, € non consiste solo in un’assenza di malattia o di infermita». Dalla
definizione dell’OMS emerge un «concetto olistico» della salute che tiene insieme «una
pluralita di situazioni soggettive di vantaggio e di contesto» e, quindi, non solo il diritto
«all’integrita psicofisica, ma anche ad un ambiente di vita e lavoro salubri, diritto alle
cure, infine diritto di scegliere, ed eventualmente anche di rifiutare, i trattamenti sanitari»
(p. 27).

Nell’ordinamento statale italiano la salute ¢ un diritto fondamentale che ha una natura
sia privatistica, in quanto diritto soggettivo immediatamente azionabile, sia pubblicistica,
«la cui fruizione ¢ necessariamente dipendente da un obbligo prestazionale gravante sullo
Stato sociale». La sentenza della Corte di Cassazione n. 796 del 1973 ha stabilito che la
salute debba essere riconosciuta come un «vero e proprio diritto soggettivo» e da cid
«discende che dalla sua lesione scaturisce il diritto al risarcimento dei danni». Nella
sentenza della Corte Costituzionale n. 88 del 1979 si ribadisce che il bene della salute ¢
tutelato «anche e soprattutto come diritto fondamentale dell’individuo» e che «non
sembra dubbia la sussistenza dell’illecito, con conseguente obbligo della riparazione, in
caso di violazione del diritto stesso». L’importanza di queste due sentenze, secondo
Iautrice, ¢ I’avere reciso il legame tra I’articolo 32 e I’articolo 38 comma 2 della
Costituzione, un nesso che aveva un duplice effetto: da un lato contenere la «titolarita del
diritto alla salute riferito ai soli lavoratori» e, al contempo, «la riduzione del concetto
stesso di salute alla mera assenza di malattia» (pp. 28-29).

Secondo Maurizia Pierri, le conclusioni a cui ¢ giunta la Corte costituzionale sono una
conseguenza dell’impostazione personalista della Costituzione che rappresenta la
«premessa antropologico-culturale dello Stato costituzionale»; grazie a tale premessa, ¢
possibile «realizzare una conciliazione del giusnaturalismo col giuspositivismo» e,
quindi, «assicurare la piena garanzia dei diritti umani fondamentali» (pp. 31-32).

A partire dalla riflessione di Emmanuel Mounier (// personalismo, 1950), secondo il
quale «ciascuno ha la propria verita solo in quanto ¢ unito a tutti gli altri», I’autrice ritiene

107



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Borrelli — Mauro — Mornagui — Pierri — Spano - Tarantino, Dalla cura di sé alla cura dei legami

che «la prospettiva personalista si manifesta come marcatamente relazionale e
solidarista» (pp. 32-33). Secondo Pierri, il personalismo non ¢ una semplice
reincarnazione dell'individualismo perché «il noi ¢ anteriore all’io» e la vita ¢
«movimento verso € con altri, verso e sul mondo materiale, verso un a/ di sopra e un al di
la dell’acquisito» e «l’aspirazione piu evidente dell'uvomo moderno» ¢ «collettivistica o
comunitariay. Il personalismo sottolinea la dipendenza dell’io dal tu e riconoscere questa
dipendenza comporta accettarne la conseguente responsabilita etica. Come afferma
Zygmunt Bauman, nel suo saggio La societa individualizzata (2001), «dipendenza ed
etica si reggono insieme e insieme vanno a picco» (p. 34). Tali riflessioni sono state
«rivitalizzate» dall’«antropocentrismo relazionale», che ha elaborato il concetto di
«estraneita interiore». Secondo questa visione, ogni persona scopre, esplorando la propria
interiorita, un nucleo profondo che non riesce ad afferrare completamente, perché
appartiene a un «altro» irriducibile che ¢, al contempo, fondamento del proprio essere.
Questa consapevolezza di essere «sé e altro da sé», indipendenti e dipendenti, diventa la
chiave per promuovere un «antropocentrismo altruistay» (pp. 34-35).

Il secondo paragrafo ¢ intitolato L ‘approccio One Health e la prospettiva sindemica.
L’approccio One Health ritiene che «la salute e il benessere degli esseri umani siano
intimamente connessi a quelli degli animali e dell’ambiente comune». La definizione di
questa interpretazione del concetto di salute «interspecie e situata», e quindi integrale,
puo essere fatta risalire alla conferenza organizzata dalla Wildlife Conservation Society
del 2004, nel corso della quale sono stati elaborati i Principi di Manhattan su One World,
One Health. Tale approccio «sta progressivamente determinando un cambio di paradigma
nella formulazione delle politiche a tutela della salute, sempre piu attente ai processi
ecologici e ai fattori ambientali come determinanti chiave». Alla visione One Health si
associa la prospettiva sindemica, che arricchisce la prima rispetto alla componente
ambientale: 1l benessere dell’uomo, inteso in senso olistico, € connesso a quello degli
animali ma ¢ anche sensibilmente influenzato «da fattori ambientali, intesi non solo in
senso fisico-naturalistico ma anche socioeconomicoy. Infatti, la salute globale puo essere
messa in pericolo da singoli agenti patogeni ma lo scenario che ne deriva coinvolge una
moltitudine di fattori che colpiscono le comunita ben oltre gli effetti biologici specifici del
singolo agente: «Per questo motivo 1I’'impatto di alcune patologie pud essere definito
sindemico, cio¢ determinato da interazioni aggregate o sinergiche con altri fattori avversi:
ancora sanitari, socioeconomici, ambientali» (pp. 36-38).

L’ultima parte dell’intervento ¢ dedicato a Le relazioni tra personalismo
costituzionale ed approccio One Health: la prospettiva non competitiva e quindi
antimeritocratica della tutela della salute. Secondo 1’autrice, I’approccio One Health ¢ la
prospettiva sindemica espandono «in via interpretativa I’orbita concettuale dell’articolo
32 della Costituzione [...] in linea con la matrice personalista della Cartay. Innanzitutto
perché¢ ridimensionano la «visione antropocentrica, individualista e competitiva
dell’esistenza, mettendo in luce la fragilita dell’essere umano [...] che puod ambire ad una
condizione di benessere solo instaurando relazioni cooperative e non competitive con i
suoi simili e con tutti gli elementi [...] che la circondano». In questa prospettiva, del
diritto alla salute si valorizza la dimensione relazionale e sociale in termini sia
«interpersonali» sia «ecosistemici» (art. 9 comma 3 Cost.). Per questa ragione «la
Costituzione dichiara che la salute del singolo ¢ certamente un suo diritto fondamentale,
ma ¢ anche interesse della collettivitay. Una collettivita che, intesa come «la persona nel
suo essere-in-relazioney, si fa carico del diritto alla salute sia per rispettare il principio
solidarista sia per perseguire 1’obiettivo di una societa sempre piu sana.

Tale impostazione «¢ estranea a qualunque logica di tipo competitivo». Infatti,
I’ideologia competitiva o meritocratica reagisce, davanti alla fragilita dell’essere umano,
con I’isolamento o con I’espulsione; questo perché colui che soffre, soprattutto se povero,

108



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Borrelli — Mauro — Mornagui — Pierri — Spano - Tarantino, Dalla cura di sé alla cura dei legami

rappresenta quello che Papa Francesco ha definito uno «scarton. E — come hanno
dimostrato le riflessioni di Adolf Jost, Ernst Hiackel, Alfred Hoche, Karl Binding e Karl
Brand — dalla convinzione dell’esistenza «di vite indegne di essere vissute», prive di ogni
valore giuridico, all’idea che tali vite siano uno spreco di lavoro e denaro, da investire piu
fruttuosamente sugli «individui “produttivi”», alla «soluzione finale nei lager il passo fu
tragicamente breve» (pp. 38-40).

Il terzo saggio, di Giovanni Tarantino, si intitola 4 proposito di fragilita, vulnerabilita
e cura ai tempi dell’intelligenza artificiale. 11 contributo si apre con una riflessione sulla
«capacita dell’intelligenza artificiale di influenzare 1’ordinario agire della medicinay,
stimolata da un intervento pubblicato da Paolo Benanti su Avvenire. L’uso dell’IA,
accanto a evidenti benefici, porta con s€ anche diversi dilemmi etici tra i quali il fatto che
non si conoscano i dati del suo addestramento, il rischio di una adesione selettiva ai suoi
consigli e la presenza di bias di automazione che possono produrre un’eccessiva
dipendenza degli operatori sanitari (pp. 41-42).

Tali questioni etiche stanno emergendo in modo sempre piu intenso a seguito della
capacita dell’intelligenza artificiale di «entrare con forza in ogni frangente della
quotidianita» e dalla possibilita sempre piu concreta di una sostituzione dell’uomo «con la
macchina resa intelligente e quindi divenuta sempre piu autonomay. La conseguenza
potrebbe essere «una sempre maggiore delega del decidere e dell’agire dall’essere umano
alla macchina intelligente, con il passaggio da una concezione uomocentrica ad una
tecnocentrica» (pp. 41-42).

Il termine «tecnocentrico», secondo la filosofa del diritto Laura Palazzani (Etica della
regolazione dell’lA, 2023), si riferisce alla «visione di chi ¢ favorevole ad ogni intervento
di tecnologizzazione del corpo e della mente dell’'uomo, delineando orizzonti in cui
I’artificiale diviene sempre piu simile al naturale e tende a “con-fondersi”, per annullare la
differenza tra uomo e macchina». Questa che la Palazzani considera una «derivay», ha
come presupposti «prospettive riduzioniste, funzionaliste € non cognitiviste». Le prime
ritengono che I’individuo possa essere considerato come un mero agglomerato di parti
materiali. Le seconde ritengono che sia rilevante «solo la funzione che la persona svolge,
il suo relazionarsi con gli altri, senza guardare alla sua essenza, che ritengono non possa
essere conosciutay. Infine, il non cognitivismo «ritiene che nella natura umana non sia
conoscibile e ri-conoscibile un valore» (pp. 43-44).

Secondo Giovanni Tarantino, il rischio di una visione tecnocentrica — che abbia alla
base una prospettiva riduzionista, funzionalista o non cognitivista — ¢ quella di andare
verso una «‘“graduazione” della stessa dignita dell’essere umano». Proprio perché
I’intelligenza artificiale prevede la presenza di algoritmi, un algoritmo che venisse istruito
secondo le teorie indicate potrebbe produrre la «normalizzazione di scelte che diano
priorita di cura, ad esempio, ad un giovane rispetto ad un anziano» oppure a chi non abbia
patologie pregresse oppure alla salvaguardia dell’«economicita del sistema sanitario».
Cio a scapito di quanto «i principi costituzionali fondamentali sanciscono in tema di
dignita e di uguaglianza sostanziale delle persone». La Costituzione, sia nella sua lettura
sistematica sia in riferimento all’articolo 3 comma 2, non ammette «nessuna graduazione
della dignita umana» e nemmeno la distinzione «tra dignita intesa come dote e dignita
intesa come prestazione» (pp. 44-45).

Questo tema ¢ fortemente connesso al «passaggio da un modello di cura fondato sul
rispetto imprescindibile della dignita umana, per come il paradigma ippocratico di cura
tradizionalmente 1’ha intesa, ad un modello sanitario di tipo funzionalista che [...] puo
portare anche ad una graduazione della dignita» (p. 46). L’autore, richiamandosi a
Francesco D’Agostino (Bioetica. Questioni di confine, 2019), sottolinea la necessita di
riconoscere come 1’ospedale sia diventato una prova del superamento della medicina

109



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Borrelli — Mauro — Mornagui — Pierri — Spano - Tarantino, Dalla cura di sé alla cura dei legami

funzionale sulla medicina ippocratica, del curare — inteso come rivolgersi alla sola
dimensione biologico-medicale, sul prendersi cura — rivolto a tutte le dimensioni della
persona. L’approccio funzionalista, allontanandosi dalla dimensione relazionale — e
quindi anche affettiva, psicologica ecc. —, si dimostra incapace di realizzare un rapporto
contrattuale simmetrico (pp. 46-47).

Per spiegare come sia possibile un rapporto contrattuale simmetrico tra il medico e il
malato, I’autore analizza i concetti di fragilita e di vulnerabilita. La fragilita indica «una
condizione di debolezza, momentanea o permanente, dovuta a cause fisico—biologiche,
emotive, esistenziali, sociali ecc.». La vulnerabilita riguarda il fatto «che una persona sia
piu di altre soggetta a subire aggressioni ¢ a potersi difendere poco o a non potersi
difendere affatto», come nel caso di un embrione, di una persona anziana, di un soggetto
in coma ecc. La fragilita puo diventare presupposto per la vulnerabilita, per cui il malato,
in quanto fragile, ¢ piu vulnerabile di una persona sana. Tali condizioni attengono non
solo al malato ma anche alla figura del medico, per esempio nel caso di una «scarsita di
conoscenze aggiornate e certe in merito alla cura da somministrare» oppure per le
«conseguenze per la mancata riuscita della cura». Proprio perché appartengono ad
entrambi, la fragilita e la vulnerabilita riequilibrano I’asimmetria insita nel rapporto tra il
malato e il medico (pp. 48-49).

Secondo I’autore, la guida primaria dell’agire, anche nell’atto di cura, ¢ sempre il
riferimento alla centralita della persona, una centralita che ¢ fondata «sulla dignita
ontologicamente appartenente a ogni essere umanoy. Per quanto il concetto di dignita resti
ambiguo, seguendo il ragionamento di Fabio Macioce (Dignita, un concetto ambiguo e
necessario per la bioetica, 2017), non ¢ tale ambiguita a costituire il problema teorico
quanto piuttosto «la scissione tra il concetto di persona e quella di essere umanoy. Ci si
trova quindi a distinguere tra coloro che reputano che ogni essere umano sia da
considerarsi persona anche quando sia in condizioni di fragilita e di vulnerabilita ed abbia
una minore capacita di relazionarsi con gli altri, come nel caso del personalismo
ontologicamente fondato; e chi invece ritiene che la dignita «apparterrebbe solo all’essere
umano capace di esercitare le sue capacita relazionali e funzionali». La conseguenza di
quest’ultima posizione ¢ che lo statuto di persona possa essere riconosciuto solo ad un
essere umano che sia in grado di relazionarsi con gli altri, con I’'implicazione di una
diminuzione della propria dignita ed il rischio che i suoi diritti fondamentali possano
essere soggetti a una minore o nessuna tutela. Si finirebbe, cosi, per accettare come
razionale una posizione etica secondo la quale «solo alcuni individui siano considerati
degni di essere curati», mentre altri «siano meno degni o possano non esserlo per nulla»
(pp. 50-52).

L’ultimo saggio della raccolta ¢ scritto da Ouns Mornagui e si intitola Meritocrazia e
cura in Pierre Bourdieu: verso un’universita alternativa. Questo contributo si pone
I’obiettivo di affrontare il tema dell’ideologia meritocratica, soprattutto in ambito
educativo, a partire dalla categoria di «dominio simbolico» di Pierre Bourdieu. Il «potere
simbolico» ¢ definito come «quel potere invisibile che si puo esercitare soltanto con la
complicita di coloro che non vogliono sapere che lo subiscono oppure che lo esercitano» e
«si manifesta come una forma subdola di violenza che conduce i subordinati a partecipare
attivamente alla propria subordinazione»; 1’obiettivo del potere simbolico ¢ la
riproduzione dell’ordine sociale (pp. 53-55).

L’ideologia meritocratica ¢ una forma di dominio simbolico, perché la speranza di una
«mobilita ascendente» nasconde «la sua vera natura di custode dei privilegi delle classi
dominanti». Questa non ¢ una forma di violenza aperta quanto piuttosto «una forma sottile
di controllo, spesso non percepita» e non riconosciuta; ¢ proprio la mancanza di tale
riconoscimento che permette «la continuazione del dominio in modo inconsapevoley.

110



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Borrelli — Mauro — Mornagui — Pierri — Spano - Tarantino, Dalla cura di sé alla cura dei legami

Infatti, I’applicazione dell’ideologia meritocratica nell’educazione ha ’effetto di fare
credere ai «diseredati» che il loro «destino scolastico e sociale ¢ dovuto alla loro
deficienza in doni o meriti»; qualita che, invece, non mancano nelle classi medio-alte e
che vengono «attestate» dal «certificato scolastico». L’ideologia meritocratica oscura
almeno due aspetti: la prima si riferisce alle condizioni iniziali «sulle capacita che non
vengono riconosciute formalmente ma premiate implicitamente»; la seconda questione si
riferisce alla valutazione: questa si traduce «in forme di discriminazione pitt 0 meno
manifeste», perché esiste una «natura storica della percezione del merito, fondata su
specifici criteri culturali» (pp. 56-58).

Il contributo prosegue con I’analisi di un’opera di Bourdieu dal titolo I delfini. Gli
studenti e la cultura (1964). 11 testo sviluppa una critica «dei modi in cui il sistema
educativo contribuisca a riprodurre il privilegio di classe», mettendo in relazione 1’idea
del merito scolastico con la produzione e il mantenimento delle disuguaglianze sociali (p.
58). Il sistema educativo, che si presume neutrale, si pone come obiettivo esplicito quello
di «valutare oggettivamente il merito, ossia le doti naturali degli studenti e il loro
impegno». Per Bourdieu, invece, ¢ implicitamente in corso «un’operazione cognitiva che
fa passare le differenze culturali per differenze naturali, rivelando cosi il meccanismo
della violenza simbolica». Infatti, poiché sono in genere di estrazione medioborghese, i
docenti sono propensi a «credere alle doti naturali in quanto porta d’accesso all’élite»; e
cosi finiscono per praticare una didattica che favorisce i1 «ragazzi privilegiati e
contribuisce ad avvalorare la loro aura». Questa ¢ quella che Bourdieu chiama ideologia
del dono, concetto che utilizza per spiegare la «soggezione ideologica all’ordine stabilitoy»
(p. 59). Salvatore Cingari, affrontando il tema nel suo testo La meritocrazia (2020), parla
di un «vero e proprio “razzismo classistico” coniugato alla trasmissione capillare
dell’ideologia individualistica della competizione». Questo razzismo di classe
«mascherato» ha successo anche perché le classi popolari accettano questa impostazione
e «sentono la loro inferiorita come una sorta di destino personale» (p. 60). Il successo o il
fallimento sono interpretati in relazione alla «presenza o 1’assenza di qualita naturali o
morali ignorando D’arbitrarieta delle categorie usate per giustificare questa visioney.
L’ideologia meritocratica ¢ quindi radicata «negli eventi e nelle percezioni individuali»
(p. 61) e, nel dibattito pubblico, diventa strumento di «giustizia sociale». Al contrario, la
meritocrazia ¢ un’ideologia volta a «giustificare le disuguaglianze» (p. 63).

Mornagui segue il percorso di Bourdieu da / delfini fino a Homo academicus (1984),
testo nel quale analizza in modo impietoso le dinamiche di potere nelle universita e nella
ricerca, soprattutto in relazione ai fenomeni della scolarizzazione di massa, dei movimenti
del 1968, dell’avvento del post-fordismo e la diffusione del neoliberismo (pp. 64-70).

Negli anni Ottanta e Novanta, con il predominio del neoliberismo e 1’accelerazione
della globalizzazione, si afferma un modello universitario orientato all’economicismo.
Bourdieu critica questa deriva, che riduce la missione educativa allo sviluppo di
competenze utili al mercato del lavoro, trascurando la dimensione critica e culturale. In
questo contesto, Bourdieu intensifica la sua critica al neoliberismo, anche in risposta alla
dissoluzione dei regimi socialisti dell’Est. In un suo intervento del 1997, in occasione di
un premio alla memoria di Ernst Bloch, presenta il neoliberismo come una rivoluzione
neoconservatrice ¢ I’'individualismo come ’incarnazione di una visione neodarwinista
opposta a una visione solidaristica (pp. 70-71).

Bourdieu propone come soluzione una «‘“pedagogia razionale” fondata su una
sociologia delle disuguaglianze culturali», con I’obiettivo di «democratizzare 1’accesso
alla conoscenzay. Il sociologo immagina un apprendimento il pit possibile connesso «ai
bisogni e agli interessi degli studenti e alle situazioni quotidiane», valorizzando «le
relazioni, I’ascolto e I’attenzione alle diverse prospettive individuali». Mornagui propone
di «declinare la pedagogia razionale [...] nel senso di quella che oggi definiamo cura» (p.

111



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Borrelli — Mauro — Mornagui — Pierri — Spano - Tarantino, Dalla cura di sé alla cura dei legami

72). Un modello alternativo rispetto a quello orientato al mercato, in cui si riduce al
minimo I’interazione tra il sistema scolastico e le logiche economiche, al fine di elaborare
un’offerta formativa egualitaria. Un’educazione culturale autentica, secondo questa
prospettiva, dovrebbe basarsi su un principio fondamentale di giustizia: cio che 1 bambini
non trovano nel contesto familiare «dovrebbero poterlo trovare a scuola in misura equa.
L’insegnamento democratico si contrappone sia al modello tradizionale, volto alla
formazione di un’¢élite selezionata, sia a quello tecnocratico, orientato alla produzione di
professionisti altamente specializzati. L’educazione si deve assumere il compito di
promuovere una formazione culturale capace di superare la distinzione tra abilita tecnica
e cultura fine a se stessa. In questa prospettiva, bisogna valorizzare 1’impegno e il
percorso dello studente, piu che il raggiungimento di obiettivi predefiniti, riducendo
I’enfasi sulla valutazione e sulla selezione (p. 73).

L’obiettivo ¢ quello di trasformare le istituzioni educative in luoghi nei quali si
sviluppino sia I’apprendimento sia relazioni significative, caratterizzate da ascolto,
sostegno e crescita condivisa; solo in questo modo ¢ possibile costruire scuole e universita
capaci di diventare comunita inclusive e solidali, orientate allo sviluppo umano e
intellettuale di tutti (pp. 74-75).

Il saggio si configura come un contributo interdisciplinare che coniuga riflessioni
antropologiche, filosofiche, giuridiche, pedagogiche e sociologiche. La cura, nelle sue
diverse declinazioni, ¢ la chiave ermeneutica che orienta il lettore nelle ragioni per cui si
dovrebbe assumere una prospettiva critica dell’ideologia meritocratica.

Dal punto di vista educativo, la cura entra in dialogo con la pedagogia della risonanza
di Hartmut Rosa e con la pedagogia razionale di Pierre Bourdieu; 1’obiettivo comune ¢ lo
sviluppo di un apprendimento autentico che non si esaurisca nell’acquisizione di
competenze ma si radichi nella capacita di costruire legami significativi e trasformativi,
promuovendo forme di convivenza fondate sulla responsabilita reciproca.

Sul piano giuridico, I’approccio personalista e la cura si incontrano nel riconoscimento
della dignita dell’essere umano, nella sua relazionalita e responsabilita verso I’altro e
I’ecosistema.

L’etica medica, a partire dal riconoscimento della fragilita e della vulnerabilita
dell’umano, trova nella cura un invito a superare una visione puramente funzionalista
della pratica sanitaria, promuovendo una medicina che rispetti la dignita della persona,
piu sensibile alle relazioni e capace di valorizzare lo stesso lavoro di cura.

Infine, la cura diventa anche una categoria politica, che interpella le strutture sociali e
istituzionali, chiedendo una riconfigurazione delle priorita educative e sanitarie in chiave
solidale e inclusiva.

Il testo si apre e si chiude nel segno del legame fra pedagogia e cura, descrivendo un
movimento circolare che evidenzia la coerenza interna del saggio. Il lettore ¢ cosi
chiamato a intraprendere un percorso di apprendimento risonante e trasformativo,
abbandonando progressivamente la logica dell’homo oeconomicus per ritrovare in se
stesso 1’homo curans, nella prospettiva di superare la cultura dello scarto e
dell’individualismo competitivo e meritocratico, a favore di una societa piu equa e
inclusiva.

112



