
Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025 

a cura di G. Andreozzi e A. Bianchi 

 

 

 

 

 

 

Il conflitto delle interpretazioni 

 

G. Andreozzi, A. Bianchi, Il conflitto delle interpretazioni. Hegel e il sapere assoluto. 

P. Vinci, Che cos’è filosofia per Hegel? Considerazioni sul sapere assoluto nella Fenomenologia 

dello spirito. 

L. Cortella, Congedo dal sapere assoluto. Genesi, esito, riscatto. 

A. Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica». Il mémoire di Foucault su Hegel e 

l’essenza onto-sociale del sapere assoluto. 

S. Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capito VI della Fenomenologia. Hegel e la (sua) 

contemporaneità. 

A. Dubey, Thinking as Syncopated Figuration: Jean-Luc Nancy’s Hegelian Correction of Kant. 

R. Nakhwa, How to Read Hegel on/at the End of History. 

Intervista a Roberta de Monticelli, a cura di G. De Rinaldis. 

S. Gristina, Trascendentale e praxis. L’eredità di Fichte nei giovani hegeliani, Mimesis, Milano 2024. 

Recensione a cura di F. Orecchio. 

D. Puzzolo, Kant e l’Opus postumum, Mimesis Edizioni, Milano-Udine, 2024. Recensione a cura di 

A. L. Bucarelli. 

D. Borrelli, E. Mauro, O. Mornagui, M. Pierri, E. Spanò, G. Tarantino, Dalla cura di sé alla cura 

dei legami. Recensione a cura di A. Patriarchi. 



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Giovanni Andreozzi – Andrea Bianchi, Il conflitto delle interpretazioni. Hegel e il sapere assoluto

1

Il conflitto delle interpretazioni.
Hegel e il sapere assoluto

Giovanni Andreozzi, Universität Kassel, giovanniandreozzi93@gmail.com – Andrea 
Bianchi, Università di Roma La Sapienza, andrea.bianchi@uniroma1.it 

Una peculiare  ambivalenza attraversa il  rapporto tra  il  pensiero contemporaneo e la 
dimensione speculativa della filosofia hegeliana. Se da una parte il sistema hegeliano, con 
la  figura  del  sapere  assoluto,  mostra  come all’incondizionatezza  dell’oggetto  debba 
corrispondere  l’incondizionatezza  del  pensiero,  dall’altra  parte  l’innalzamento  del 
pensiero  all’assoluto  comporta  necessariamente  la  trasfigurazione  di  quest’ultimo in 
sapere. Da questo gesto il pensiero contemporaneo ha inteso congedarsi. Se la filosofia 
hegeliana era impegnata nella dissoluzione della vecchia metafisica della sostanza e del 
soggetto,  sembra  infatti  necessario  intraprendere  una  seconda “dissoluzione”:  quella 
rivolta alla pretesa hegeliana di rendere questo sapere critico e negativo la verità ultima di 
ogni cosa: di fare di un sapere il sapere assoluto.

Il sapere assoluto è stato oggetto di numerose critiche nel corso del ‘900. Alcune hanno 
inteso denunciarne superficialmente la pretesa di assolutezza, la volontà di concepirsi 
come “autointuizione del divino”. Altre, indagando più in profondità, hanno mostrato 
come il problema di Hegel non stia tanto nella volontà di intenzionare l’assoluto – volontà 
non del tutto assente all’interno del pensiero contemporaneo –, bensì nel tentativo di 
comprenderlo concettualmente, riducendolo ad un sapere e cadendo così in una sorta di 
“fallacia ontologica”, secondo la quale la realtà ultima di tutte le cose consisterebbe in un 
sapere,  anzi  in  un  sapere  autoriflessivo.  Questa  tesi  sarebbe  implicata  nell’idea  di 
soggetto/oggetto  identico  che  emergerebbe  proprio  dalla  conclusione  della 
Fenomenologia dello spirito e, attraverso le interpretazioni del neokantismo, si sarebbe 
diffusa in tutte le principali correnti filosofiche del ‘900.

Partendo da questa assunzione, molti autori hanno espresso l’esigenza di “riformare” il 
sistema hegeliano, in modo da liberarlo dall’esito conciliante e calmo del sapere assoluto. 
Paradigmatica in tal senso è la figura di Theodor W. Adorno, la cui Dialettica negativa 
intende la dialettica come un “pensare contro se stesso”, intendendo con ciò l’irriducibilità 
del  negativo  al  momento  positivo/speculativo.  Il  risultato  è  quello  di  produrre  una 
dialettica allo stesso tempo determinata e solo negativa1. In modo diverso un’operazione 
del genere è stata compiuta da Hans Georg Gadamer, che vede in Hegel – e in particolare 
proprio nel suo concetto di speculativo – un importante antecedente per l’ermeneutica. Lo 
speculativo  ermeneutico  cui  pensa  Gadamer,  tuttavia,  consiste  nell’infinito 
rispecchiamento dei dialoganti e rimane costitutivamente aperto, lasciandosi alle spalle 
l’esito chiuso e “monologico” del sapere assoluto hegeliano2. Anche Jürgen Habermas, 
pur  considerando  Hegel  una  tappa  fondamentale  del  percorso  di 
“detrascendentalizzazione della ragione” che la sottrae alla dimensione intelligibile per 
consegnarla alla società e alla storia, vede nella conclusione del sistema hegeliano una 
negazione di questo elemento “progressivo” e già post-metafisico, responsabile di una 
retrocessione al di sotto del livello raggiunto da Kant. Anche per Habermas, quindi, si 
tratta di rivalutare le fondamentali intuizioni della  Filosofia dello spirito  jenese, dove 
Hegel  distingue  diverse  modalità  di  realizzazione  della  società  autonoma  (lavoro  e 
interazione) senza seguire il filosofo di Stoccarda fino alle metafisiche vette del sapere 
assoluto3.

1 Adorno (2004).
2 Gadamer (2018).
3 Habermas (1999, 186-229).

mailto:andrea.bianchi@uniroma1.it
mailto:giovanniandreozzi93@gmail.com


Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Giovanni Andreozzi – Andrea Bianchi, Il conflitto delle interpretazioni. Hegel e il sapere assoluto

2

Se questi  –  e  molti  altri  –  approcci  novecenteschi  intendono espungere  il  sapere 
assoluto dal sistema hegeliano, la strada percorsa dall’hegelismo contemporaneo (un 
hegelismo  solidale  con  il  pensiero  contemporaneo)  sembra  prendere  una  direzione 
differente.  Oggi  viviamo  infatti  un’epoca  di  rinascita  di  interesse  per  il  pensiero 
hegeliano. Questa ha superato una lunga fase nella quale Hegel era stato per lo più il  
bersaglio polemico della grande filosofia del ‘900, sopravvivendo principalmente negli 
approfonditi  lavori  filologici  degli  storici  della  filosofia,  e  ha  tratto  sicuramente 
giovamento dalla stagione del neopragmatismo americano, animato da quegli autori che, 
provenendo  dalla  filosofia  analitica  più  aggiornata,  hanno  inteso  realizzare  una 
commistione tra questa e il pensiero pragmatista che stava alle origini della filosofia 
americana. Molti di questi autori (Pippin, Pinkard, Brandom, McDowell) hanno iniziato, a 
partire  dagli  anni  ’80,  a  rivolgere  la  loro  attenzione  alla  filosofia  classica  tedesca, 
interpretata come un importante antecedente di questa impostazione, riscoprendo alcune 
fondamentali  tesi  hegeliane  e  dimostrandone  la  fruttuosità  per  le  discussioni 
contemporanee.

La centralità della filosofia di Hegel nei più svariati ambiti del pensiero contemporaneo 
è sotto gli occhi di tutti (teoria dell’azione, riflessioni sui temi dell’habitus e della seconda 
natura, concezioni del rapporto tra natura e cultura, filosofia politica e sociale, filosofia 
della natura, teoria della razionalità). Ciò che caratterizza l’hegelismo contemporaneo, 
tuttavia, sembra essere una messa tra parentesi della dimensione propriamente speculativa 
del  pensiero  hegeliano  che  potremmo intendere  lato  sensu, come quella  del  sapere 
assoluto, intendo con questa espressione l’insieme dei momenti apicali e conclusivi dei 
principali snodi del sistema hegeliano (sapere assoluto propriamente detto, idea assoluta, 
spirito assoluto). Questo ultimo livello del sistema hegeliano sembra in effetti  il  più 
indigeribile per il pensiero contemporaneo, che invece ha saputo riappropriarsi in maniera 
originale degli altri segmenti dell’Enciclopedia hegeliana. La formulazione più rigorosa e 
consapevole  della  distanza  che  separa  il  pensiero  contemporaneo  dalla  dimensione 
speculativa hegeliana ci sembra stata elaborata da Habermas attraverso la sua concezione 
di un pensiero post-metafisico4. Dietro questa differenza si nascondono due modi diversi 
di intendere la filosofia e il senso della sua potenzialità critica. Al di là delle posizioni  
specifiche di Habermas, le esigenze che emergono dalla sua riflessione ci  sembrano 
ampiamente diffuse anche in correnti filosofiche e in pensatori molto distanti dal filosofo 
francofortese. Di fronte ad un tale “spirito del tempo” le posizioni nei confronti del sapere 
assoluto hegeliano ci sembrano sostanzialmente due: da una parte, il suo netto rifiuto, che 
porta alla rivalutazione dello Hegel giovanile o jenese, oppure alla mobilitazione di alcuni 
segmenti del sistema hegeliano maturo (lo spirito oggettivo) contro quelli più speculativi; 
dall’altra parte, un’interpretazione “deflazionistica” del sapere assoluto che ne mostri la 
sua solidarietà con le esigenze del pensiero contemporaneo. Nella sua guida alla lettura 
della Fenomenologia – Hegel’s Phenomenology of Spirit. The Sociality of Reason – Terry 
Pinkard si impegna in una interpretazione innovativa della figura conclusiva dell’opera5. 
Per il filosofo americano il sapere assoluto consisterebbe in una riflessione compiuta dalla 
società moderna attraverso i mezzi dell’arte, della religione e della filosofia sulle ragioni e 
sui principi normativi che la società stessa si è data e che stanno a fondamento di quella  
determinata forma di vita. In questo modo il momento più propriamente speculativo viene 
inscritto all’interno di quello che – con terminologia hegeliana – possiamo descrive come 
spirito  oggettivo,  unico e  intrascendibile  orizzonte  di  ogni  pensiero che voglia  dirsi 
“contemporaneo”. Ma in cosa consiste l’assolutezza del sapere assoluto all’interno di una 
tale lettura deflazionista? Mentre le scienze naturali sono costitutivamente finite perché, 

4 Habermas (2006).
5 Pinkard (2013).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Giovanni Andreozzi – Andrea Bianchi, Il conflitto delle interpretazioni. Hegel e il sapere assoluto

3

pur muovendosi all’interno dello spazio logico delle ragioni, sono costrette a fare i conti 
con la natura esterna, il sapere filosofico è assoluto perché è privo di un tale oggetto 
esterno e consiste di fatto nello spazio logico delle ragioni – divenuto a tutti gli effetti 
spazio sociale delle ragioni – che riflette su se stesso. Si tratta di un sapere radicalmente 
immanente e autosufficiente coestensivo alla comunità sociale e alla sua storia. Una 
riflessione sullo spazio sociale della ragione, quindi, che si rende possibile all’altezza di 
una cultura riflessivamente storicista, che sia in grado non già di affermare una necessità 
teleologica  a  stadi  nella  storia,  ma  di  ricostruire  retrospettivamente  i  processi  di 
apprendimento  sociali  che  hanno  portato  al  punto  di  approdo  e  che,  a  posteriori, 
presentano un senso e una razionalità che rendono possibile un discorso sul progresso. In 
questo senso, il sapere assoluto si rivela costitutivamente aperto e solidale con le esigenze 
post-metafisiche della filosofia contemporanea. 

Oggi ci sembra venuto il momento di iniziare a tornare ad interrogare il sapere assoluto 
hegeliano, per aggiornare le interpretazioni che sono venute affermandosi e metterle 
nuovamente alla prova dei testi. Al centro dell’interesse è la potenzialità critica della 
filosofia dialettica hegeliana, più volte sottolineata dai principali esponenti del pensiero 
critico  novecentesco.  Ma  come  si  rapportano  queste  potenzialità  critiche  al  sapere 
assoluto?  È  possibile  andare  più  a  fondo  di  quanto  non  abbia  fatto  la  filosofia 
contemporanea per scavare nella potenzialità critica del pensiero hegeliano, facendolo 
rivivere all’interno delle coordinate del pensiero post-metafisico? O non risiedono invece 
le risorse critiche di Hegel proprio nella sua irriducibilità alle coordinate del pensiero 
contemporaneo,  nella  sua  capacità  di  metterne  in  evidenza  i  limiti,  i  deficit  di 
autoriflessività,  di  denunciare l’astrattezza del suo universalismo? Si  tratta quindi di 
scoprire la natura già post-metafisica e adeguata al contemporaneo del sapere assoluto, 
oppure, come suggeriva Adorno, di «domandarsi che senso abbia il presente di fronte a 
Hegel»6?

*

Il nuovo fascicolo di Dialettica&Filosofia che qui si sta presentando trae la sua origine dal 
convegno “Il conflitto delle interpretazioni. Hegel e il sapere assoluto” che ha avuto 
luogo presso l’Istituto Italiano per gli Studi Filosofici di Napoli dal 12 al 14 febbraio 2025 
e  che  ha  unito  per  tre  giorni  importanti  studiosi  di  Hegel  e  giovani  ricercatori, 
impegnandoli in una riflessione sul rapporto tra il sapere assoluto hegeliano e il pensiero 
contemporaneo.  Questo  numero della  rivista,  nella  sua  parte  monografica,  raccoglie 
alcune delle relazioni del convegno napoletano (questa è la natura dei saggi di Paolo Vinci 
e Lucio Cortella) e una serie di contributi che hanno approfondito alcune delle suggestioni 
emerse in quell’occasione. 

Bibliografia

Adorno, Th. W. (1971), Tre studi su Hegel, Bologna: Il Mulino.
— (2004), Dialettica negativa, Torino: Einaudi.
Gadamer, H. G. (2018), La dialettica di Hegel, Bologna: Marietti.
Habermas, J. (1999), Wahrheit und Rechtfertigung. Philosophische Aufsätze, Frankfurt 

am Main: Suhrkamp.

6 Adorno (1971, 29).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Giovanni Andreozzi – Andrea Bianchi, Il conflitto delle interpretazioni. Hegel e il sapere assoluto

4

 — (2006), Il pensiero post-metafisico, Roma-Bari: Laterza.
Pinkard, T. (2013),  La  Fenomenologia  di Hegel. La socialità della ragione.  Milano-

Udine: Mimesis.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’è la filosofia per Hegel?

5

Che cos’è filosofia per Hegel? Considerazioni sul sapere assoluto nella 
Fenomenologia dello spirito

Paolo Vinci Sapienza, Università di Roma, paolovinci@tin.it

Abstract
The text highlights how absolute knowledge, the fulfilment of Hegel’s Phenomenology, 
does not affirm the simple identity of thought and being, but at the same time their 
distinction, coinciding with the necessity of its alienation and openness to nature and 
history. Absolute knowledge, as self-consciousness of the absolute, must be understood as 
the unity of the result  of  the movement of its  implementation.  On the basis  of  this  
assumption, it becomes possible to thematise the proximity between Phenomenology and 
Logic in their presentation of the meta-concepts that govern the cognitive activity carried 
out by the real philosophical sciences referred to nature and the human world. In this way, 
the  text  proposes  some  arguments  against  those  interpretations  supporting  the 
omnipotence of Hegelian logic, emphasising the need, based on its immanence, to reckon 
with the dynamics of the determined, assumed in its independence and freedom. From this 
perspective, the character of Hegelian ontology and its originality within the metaphysical 
tradition are discussed. Hegel’s philosophy, marked by a negative reflection on pure 
thought, cannot help but immerse itself in the contradictions of finite and contingent 
reality.

Keywords
Absolute  knowledge,  Phenomenology  of  Spirit,  Science  of  Logic,  immanence, 
determinate

Il tema del sapere assoluto, oltre a imporre uno sforzo di comprensione, sollecita una presa 
di posizione sulla fisionomia generale della filosofia di Hegel. Si tratta della questione più 
controversa, ma al contempo dirimente sul carattere del pensiero speculativo, sulla sua 
collocazione rispetto alla tradizione metafisica e sul suo ruolo nei confronti delle forme di 
sapere contemporanee. In gioco è la natura stessa della Scienza filosofica hegeliana, il 
senso della  sua sistematicità,  che vede da un lato  la  Fenomenologia dello  spirito e 
dall’altro la tripartizione fra la Logica e le scienze filosofiche reali rivolte alla natura e allo 
spirito. 

Mi occuperò della Fenomenologia dello spirito e in particolare del suo ultimo capitolo 
che ha come oggetto il sapere assoluto in quanto «ultima figura» del cammino della 
coscienza e luogo preposto a offrire uno sguardo retrospettivo sull’intera opera. In prima 
battuta si possono individuare due pilastri dell’argomentazione hegeliana: un confronto 
con  la  religione  rivelata,  vale  a  dire  con  il  punto  di  approdo  della  tradizione  del  
cristianesimo e un attraversamento della filosofia pratica kantiana e post-kantiana con cui 
si è giunti al compimento dello Spirito certo di se stesso.

La prime parole di Hegel con cui inizia la sua esposizione sono: «quel che ancora resta 
da fare», indicando così il compito specifico dell’ultimo segmento di Fenomenologia1. 
Abbiamo  innanzitutto  una  presa  di  posizione  nei  confronti  della  rappresentazione 
religiosa, che viene messa in questione sulla base della propria visione della filosofia 
come  sapere  concettuale.  Si  tratta  a  mio  giudizio  di  una  vera  e  propria  rottura 

1 Hegel (1972a, II, 287).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’è la filosofia per Hegel?

6

epistemologica che segna una forte discontinuità, contravvenendo al consueto andamento 
del superamento dialettico hegeliano. Credo che ciò sia dovuto all’impostazione stessa del 
discorso che ha il carattere di una messa a punto complessiva,  a bocce ferme, senza 
continuità con uno sviluppo precedente, ma con un richiamo a qualcosa di già accaduto 
alla fine dello Spirito certo di se stesso, vale a dire la conquista della «forma assoluta», del 
concetto speculativo inteso come ciò che caratterizza la conoscenza filosofica. 

La religione ha dunque un limite legato alla forma rappresentativa, ma in Hegel forma 
e contenuto sono in reciproca connessione, per cui a essere messa in questione è la 
religione in quanto tale. Vorrei allora sottolineare l’aspetto di questa critica hegeliana, che 
mi sembra avere un impatto particolarmente significativo sul tentativo di comprensione 
del sapere assoluto, riferendomi a un’affermazione hegeliana tanto perentoria quanto 
chiara:  «l’effettualità  implicita  nella  religione  è  la  forma  o  la  veste  della  sua 
rappresentazione. Ma in questa rappresentazione l’effettualità non incontra il suo pieno 
diritto, quello cioè di non essere soltanto veste, ma esistenza indipendente e libera»2. I 
contenuti religiosi esposti in forma rappresentativa mostrano un troppo e un troppo poco 
di realtà, da un lato essi si muovono in una dimensione di immagini, figure racconti che 
sono espressione del prevalere della forma simbolica, in qualche modo separata dalla 
realtà concreta, dall’altro i loro contenuti, sempre per la loro veste rappresentativa, restano 
schiacciati sulla realtà storica, per cui l’«appagamento», l’unità fra il Sé e l’essenza, fra 
l’umano e il divino, appare «un che di lontano» o nell’avvenire o in un passato, la venuta 
del Cristo, anch’esso ormai remoto3. 

La conseguenza è che dalla dimensione religiosa resta fuori la vita considerata in modo 
effettivo, tanto che Hegel ricorre ad accenti che erano tipici del suo periodo giovanile 
quando scriveva: «fra questi estremi che si trovano all’interno dell’opposizione fra Dio e 
mondo, fra divino e vita, la chiesa cristiana ha continuamente oscillato [...] ed è il suo 
destino che chiesa e stato, culto e vita, pietà e virtù, agire spirituale e agire mondano, 
giammai possano fondersi in uno»4.

A dieci anni di distanza Hegel precisa la sua critica al cristianesimo luterano, che pur 
costituisce la confessione religiosa a lui più vicina, sottolineando l’eccesso di interiorità e 
la chiusura nell’autosufficienza sia per il Sé singolo che per la comunità. L’incontro 
ancora parziale fra lo spirito e il mondo, che segna il deficit di effettualità della religione 
ha una causa ben individuabile: «l’operare del Sé mantiene di fronte alla coscienza devota 
un valore negativo» così che la realizzazione dell’essenza «non lo attinge né lo concepisce 
e non lo trova nel suo operare come tale»5. L’unità fra il piano sovrasensibile e quello 
umano  e  sensibile  richiederebbe  un  venirsi  incontro,  un’alienazione  reciproca  che 
imponga  la  piena  cittadinanza  alla  dimensione  dell’esserci,  così  che  con  il  proprio 
movimento  di  negazione  determinata  possa  dare  forma  all’effettualità  e  quindi  al 
contenuto della  filosofia.  Il  punto da capire  è  che per  Hegel  senza un pieno diritto 
dell’agire del Sé singolo, nella sua negatività e capacità formativa di realtà, quest’ultima 
resta carente, non dotata di indipendenza, tanto che «il mondo deve ancora aspettare la sua 
trasfigurazione»6. Nella religione non si accede quindi all’instaurarsi della Wirklichkeit, la 
cui  unità  nasce  dall’«operare  di  tutti  e  di  ciascuno»,  che  comporta  «dissoluzione  e 
singolarizzazione» e fa sì che la sostanza sia «l’essere che è stato risolto nel Sé e proprio 
per questo essa non è l’essenza morta, anzi è effettuale e vitale»7. Il compimento dello 

2 Ivi, 200. 
3 Ivi, 285.
4 Hegel (1972b, 457).
5 Hegel (1972a, II, 284-285).
6 Ivi, 285.
7 Ivi, 2-3.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’è la filosofia per Hegel?

7

spirito richiederà allora il riconoscimento fra le autocoscienze, in quanto il Sé agente, 
nell’esser riconosciuto, sarà in grado di assicurare all’elemento attivo l’indispensabile 
cittadinanza capace di fornire una forma di esistenza effettuale in cui lo spirito stesso potrà 
ritrovarsi.  

Questa decisiva argomentazione Hegel la ha già sviluppata nelle pagine conclusive 
dello Spirito certo di se stesso che costituiscono l’autentica premessa del sapere assoluto. 
Il decorso fenomenologico dello spirito ha un carattere logico-storico che fornisce la 
dimostrazione del farsi della sostanza soggetto, cioè del movimento fondamentale del 
divenir se stesso dell’Assoluto, per il quale vale la decisiva affermazione hegeliana: «la 
Cosa stessa non è esaurita nel suo fine, bensì nella sua attuazione; né il risultato è l’intero 
effettuale; anzi questo è il risultato con il suo divenire», in quanto «il nudo risultato è la 
morta spoglia che ha lasciato dietro di sé la tendenza»8. 

Quindi il compimento dello spirito implica una esposizione storica che va dal mondo 
greco fino alla Rivoluzione francese e si insedia sul terreno di quella che Kant ha chiamato 
l’«insocievole socievolezza», un tratto decisivo della modernità di Hegel, ma anche della 
nostra.  Protagonista diventa una forma di  soggettività  libera e autonoma che appare 
attraverso le figure del  Gewissen e dell’anima bella. Il punto è che a quest’altezza il 
discorso hegeliano assimila in modo a prima vista sorprendente, ma poi ricco di spunti 
significativi la dimensione del soggetto come individuo e quella della soggettività come 
forma di sapere. Questo è lo spessore della dinamica fra la autocoscienza giudicante e 
l’autocoscienza agente che si compie nel loro reciproco riconoscimento, il quale al di là 
del suo aspetto di drammatizzazione offre un risultato che mi sembra legittimo chiamare 
epistemologico, il presentarsi della «forma assoluta» o del concetto speculativo9. Questa 
argomentazione del compiersi dello spirito muove da un’affermazione di grande portata: 
«lo spirito assoluto entra nell’esistenza (Dasein) soltanto in quel vertice, in cui il suo puro 
sapere di  se stesso è l’opposizione e lo scambio con se stesso»10.  Il  sapere assoluto 
incarnerà la consapevolezza e l’esplicitazione di questa che costituisce una vera e propria 
definizione dell’assoluto: un carico teorico di enorme responsabilità e di un indiscusso 
valore strategico per l’intera filosofia hegeliana. 

Dopo  aver  concluso  l’esposizione  dell’Anerkennung,  Hegel  riprende  il  discorso 
sottolineando che i  due Sé,  pur nel  loro essere delle autocoscienze finite  e opposte, 
verranno a esibire la dimensione del concetto puro. Abbiamo così due concetti determinati 
e al contempo universali, la cui differenza sta nell’essere uno immediatamente universale, 
il Sé giudicante, e l’altro il Sé agente, segnato dalla piena singolarità (absolute Einzelheit). 
Viene allora prospettata una situazione che corrisponde a un «entrare nell’esserci» del 
«perfetto interno», dello spirito assoluto, sottolineando però che in questo modo lo spirito 
è «contrapposto a se stesso»11. Si tratta di una dimensione ancora coscienziale, il cui 
dualismo  costituisce  esattamente  l’opposizione  attraverso  il  cui  movimento 
l’autocoscienza arriverà all’attuazione (Verwirklichung). Significativo a questo punto è 
che  Hegel  per  definire  il  protagonista  di  questo  decisivo  movimento  usi  come 
interscambiabili le nozioni di Autocoscienza, Io, Sé, interno, spirito che si sa come spirito, 
sapere puro, forma assoluta e concetto speculativo. In discussione è la struttura della 
soggettività, dell’assoluto come spirito, in una necessaria sintonia con i due Sé finiti e 
nell’emergere di un’autocontraddittorietà che può condurci ad affermare che al soggetto 
hegeliano è immanente una critica e presa di distanza dal soggettivismo inteso come 
uguaglianza con sé, identità, autonomia e autoriferimento.

8 Hegel (1972a, I, 3).
9 Per una lettura epistemologica del riconoscimento cfr. Pippin (1989). 
10 Hegel (1972a, II, 194).
11 Ivi, 195.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’è la filosofia per Hegel?

8

Hegel continua con l’esposizione della contrapposizione fra i due Sé, a partire dalla 
quale «ognuno si toglie in lui stesso [...] e con tale alienazione questo sapere scisso nel 
proprio esserci, ritorna nell’unità del Sé; è l’Io effettuale, l’universale saper se stesso nel 
suo assoluto contrario, nel sapere entro sé essente»12.  Si tratta allora di cogliere il nesso fra 
il riconoscimento orizzontale messo in atto dai due Sé, ognuno dei quali si «distacca entro 
di sé da sé», e il ritrovarsi dello spirito o del sapere puro in questo movimento. Nel loro 
reciproco «dismettere» il loro opposto esserci i due Sé danno vita a un piano dell’esistenza 
che costituisce l’esserci dell’Io, dunque dello spirito certo di sé: «un Io esteso fino alla 
dualità, Io che quivi resta uguale a sé e che nella sua completa alienazione e nel suo 
completo contrario ha la certezza di se stesso»13. La definizione del sapere assoluto, «esser 
presso di sé nel suo esser-altro come tale»14, trova qui una giustificazione che la rende 
meno perentoria: il sapere assoluto è sapere consapevole di non essere soltanto sapere, 
perché gli è intrinseco un ritorno a sé da un’alterità che costituisce il suo contenuto, il 
quale da parte sua verrà a compiere lo stesso movimento di uscita da sé e del ritrovarsi. 
Vorrei  sottolineare  che  comprendere  questo  aspetto  è  un  passaggio  essenziale  per 
penetrare  nel  nucleo  più  profondo  della  filosofia  hegeliana.  In  proposito  è  molto 
importante tener presente che l’unità e l’uguaglianza del sapere sarà la sanzione di un 
ritorno a sé da una discesa verticale sul piano del finito e determinato, vale a dire nella 
realtà dei contenuti molteplici.  Quel che il sapere assoluto assicura è la garanzia del 
risultato ultimo della conoscenza filosofica. La conclusione della Fenomenologia ha il 
senso di esibire il movimento di un oggetto adeguato, risultato di un lungo e travagliato 
processo e finalmente conforme alla dinamica del sapere puro. 

Il sapere assoluto, nel pervenire a se stesso attraverso il movimento di autosuperamento 
delle determinazioni finite, mette in luce la loro necessaria successione, prefigurando – a 
mio avviso – quello che sarà il movimento delle scienze filosofiche reali, le quali nel loro 
lavoro conoscitivo saranno costrette a calarsi nei contenuti specifici del loro ambito, in un 
prendere le mosse da un massimo di esteriorità, per poi accompagnare l’automovimento 
delle diverse determinazioni fino alla  completa adeguatezza con la propria struttura, 
pervenendo così alla dimensione della logica speculativa, la quale viene in questo modo a 
manifestarsi come un circolo presupposto-posto, come un risultato che è al contempo il 
fondamento del movimento che lo costituisce.

Nell’Introduzione all’Enciclopedia troviamo un’ulteriore  indicazione  del  modo di 
procedere della conoscenza filosofica: «la nascita della filosofia [...] ha come punto di 
partenza l’esperienza, la coscienza immediata e raziocinante. Animato da questo stimolo, 
il pensiero si comporta essenzialmente in modo da elevarsi al di sopra della coscienza 
naturale, sensibile e raziocinante, e così si pone dapprima in un rapporto negativo, un 
rapporto di distanza rispetto all’inizio»15. Nella nota poi si afferma: 

le scienze preparano quel che è contenuto nel particolare, in modo che possa essere 
recepito dalla filosofia. D’altra parte le scienze, con ciò stesso costringono il pensiero a 
passare a queste determinazioni concrete. Recepire questo contenuto [...] è al tempo stesso 
uno sviluppo del pensiero da se stesso16. 

Sono queste affermazioni importanti che ci allontanano dall’idea di un’autosufficienza 
del pensiero speculativo hegeliano. La filosofia da un lato appare «debitrice» del proprio 
sviluppo alle scienze empiriche, ma che dall’altro, per il suo specifico modo di procedere, 

12 Ivi, 195-196. 
13 Ivi, 196. 
14 Ivi, 288.
15 Hegel (1981, 137).
16 Ivi, p. 139.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’è la filosofia per Hegel?

9

diventa «esposizione e riproduzione dell’attività originaria – perfettamente indipendente 
del pensiero»17. La comprensione della filosofia hegeliana non può non partire da questa 
dinamica che vede la compresenza per il pensiero di ricezione e attività, senza dimenticare 
che si tratta di un «peculiare modo di conoscere» che non pretende di colonizzare gli altri 
saperi, siano questi le scienze empiriche, la religione, fino all’esperienza comune18.  

Il  capitolo  sul  sapere  assoluto  assicura  una  ricostruzione  della  propria  genesi 
assumendo che l’autosapersi dello spirito avvenga in una «lotta contro se stesso» e con un 
ineludibile bisogno di tempo. Non si tratta certo di un’ascesa trionfale dello spirito: la 
storia è definita un «torpido movimento» in cui troviamo fatica, opacità, travaglio e 
soprattutto lentezza19.  Quel che vorrei  apparisse con sempre maggiore chiarezza è il 
carattere unilaterale di quelle interpretazioni basate sul ragionamento che, dal momento 
che lo spirito è l’assoluto, avremmo necessariamente un suo movimento monologico, il 
quale, manifestando se stesso non potrà non pervenire al compimento definitivo. In questa 
prospettiva si dimentica il tratto essenziale del sapere assoluto, vale a dire del luogo stesso 
del compimento dello spirito. L’uguaglianza con sé e la riflessività, che costituiscono il 
risultato, vanno prese insieme al percorso che ha condotto ad esse e che è da intendere 
come  una  componente  essenziale  della  loro  natura.  Lo  spirito  ha  come  intrinseca 
caratteristica di essere il contrario di se stesso e quindi di essere inseparabile dalla dualità 
fra soggetto e oggetto, da quella dimensione della coscienza che con tanta fatica e lentezza 
arriva a superare.

Nelle pagine conclusive della Fenomenologia troviamo alcune decisive affermazioni 
che vanno nella prospettiva che sto tentando di delineare. Hegel sottolinea non solo che 
«la scienza contiene in lei stessa la necessità di alienarsi della forma del concetto puro»,  
ma  soprattutto  aggiunge  che  «l’alienazione»  dello  spirito  nella  coscienza  «è  ancora 
imperfetta» dal momento che «l’oggetto è in rapporto e non ha conseguito la sua piena 
libertà»,  ammettendo  così  che  i  diversi  oggetti  che  la  coscienza  incontra  nella  sua 
esperienza  sono  in  qualche  modo  preselezionati  in  base  al  legame d’essenza  fra  la 
coscienza e lo spirito20.

Nelle  scienze  filosofiche  reali  gli  oggetti  determinati  che  si  susseguono 
nell’esposizione hanno quella indipendenza e libertà che Hegel ritiene necessaria in base 
alla preoccupazione che la Scienza filosofica resti aperta verso il basso, ritrovi in se stessa 
l’istanza di un’apertura all’alterità ancora più radicale di quella che troviamo nel cammino 
fenomenologico. Non dobbiamo dimenticare tuttavia che nella stessa Fenomenologia il 
motivo dell’agire  umano imprevedibile  e  mai  circoscrivibile,  opera  di  un Sé agente 
sempre singolare, introduce il tema di un esserci contingente, di un terreno che richiede al 
sapere concettuale lo sforzo più arduo di comprensione.

Hegel  in  ogni  caso  sottolinea  il  debito della  Fenomenologia nei  confronti  della 
dimensione dell’esserci, perché sta guardando in avanti alla natura dell’absolutes Wissen: 
«il sapere non conosce soltanto sé, ma anche il negativo di se stesso o il suo limite. Sapere 
il suo limite vuol dire sapersi sacrificare [...] questo sacrificio è l’alienazione dello spirito 
[...] nella forma del libero accidentale accadere»21. Dopo quella nella coscienza si rende 
necessaria una seconda più radicale alienazione, una caduta nell’esteriorità del tempo e 
nell’immediatezza dello spazio. Questa vertiginosa discesa del concetto assoluto nella 
storia e nella natura costituisce l’altra faccia, rivolta in avanti, del movimento che ha 
condotto la sostanza a farsi soggetto. Impariamo così a considerare lo spirito non come 

17 Ivi, p. 140.
18 Sempre nell’Introduzione all’Enciclopedia, Hegel ha sottolineato che «nella regione pura dei concetti» 
può sorgere la «nostalgia per una rappresentazione fin qui già ben nota e usuale»; Hegel, (1981, 127).
19 Hegel (1972a, II, 304). 
20 Ivi, 303-304.
21 Ivi, 304.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’è la filosofia per Hegel?

10

un’ipostasi metafisica, un ente di ragione, ma essenzialmente una modalità del conoscere, 
attribuita al sapere assoluto, il  quale stabilisce per se stesso una necessaria relazione 
all’alterità dei contenuti determinati propri della natura e del mondo umano.

L’ultimo tornante dell’esposizione hegeliana riprende il tema della storia come «farsi 
dello spirito» e introduce la memoria come componente essenziale della filosofia. Essa 
costituisce il momento dell’«insearsi» (Er-Innerung) dello spirito, che è così «calato nella 
notte della sua autocoscienza»22. Abbiamo il conservare una realtà sempre dileguante, dal 
profondo della quale si rivela il concetto assoluto, che – si badi – toglie la profondità 
dell’insearsi ed è un’«estensione» che è esattamente la negazione della pura interiorità, un 
percorrere  la  realtà  esistente,  che  costituisce  l’unica  via  attraverso  la  quale  il  Sé 
riconquista se stesso. Sarebbe dunque affrettato vedere in Hegel il filosofo dell’anamnesi, 
di un pensiero rammemorante, volto esclusivamente al passato. L’ultimo capoverso del 
testo mi sembra costituisca la conferma di questa apertura della filosofia al futuro e in 
generale all’altro da sé: «la meta, il sapere assoluto o lo spirito che si sa come spirito ha a 
sua via la memoria degli spiriti» vale a dire delle epoche della storia definita il «libero 
esserci apparente nella forma dell’accidentalità», la quale, «insieme» alla «scienza del 
sapere apparente» che è «il lato della loro organizzazione concettuale», costituiscono «la 
storia concettualmente intesa» vale a dire «la commemorazione (Erinnerung) e il calvario 
(Schädelstätte) dello spirito assoluto, l’effettualità, la verità e la certezza del suo trono,  
senza del quale esso sarebbe l’inerte solitudine (leblose Einsame)»23. Il sapere assoluto 
viene così presentato come ciò che ha dietro di sé il travaglio della storia, della quale 
costituisce la comprensione concettuale, in un divenire se stesso che non ne fa un’entità 
priva di vita, ma la attiva scaturigine di sempre nuove conoscenze, un compimento che – 
come abbiamo visto – è soglia di una necessaria alienazione nell’altro da sé. Forse la  
metafora che meglio lo caratterizza è quella del respiro: di un costante movimento vitale 
di  inspirazione  ed  espirazione,  di  riferimento  a  sé  e  di  riferimento  ad  altro. 
L’autoriferimento riflessivo dato dall’unità di certezza e verità va inteso come un vertice, 
una pausa, un fermare gli orologi che ha alle spalle il dualismo della coscienza e davanti la 
realtà della natura e della storia che offriranno contenuti sempre nuovi da ricondurre, a 
partire dalla loro immediata estrinsecità, alla forma concettuale. 

Il sapere assoluto ha dunque una genesi che sancisce il suo legame essenziale con la 
coscienza  e  il  sapere  finito,  in  un  compimento  che  per  via  della  sua  intrinseca 
contraddittorietà è al contempo apertura all’alterità: se il bisogno di filosofia nasce dalle 
lacerazioni della finitezza, il bisogno della filosofia, quello che Hegel chiamerà l’«istinto 
(Trieb) della ragione» indurrà il sapere speculativo a uscire da se stesso e immergersi nella 
realtà naturale e storica24. Il cammino fenomenologico ha presentato un’autonegazione 
del finito che è ben lontano dal dipendere da una monotona attività del sapere assoluto su 
di esso25. Il ruolo del «per noi» che è intervenuto nei momenti in cui il processo di sviluppo 
dialettico ha avuto una battuta d’arresto, si pensi alla «coscienza infelice», dimostra che 
gli avanzamenti dipendono dalle contraddizioni specifiche della coscienza, che a volte la 
conducono in un vicolo cieco. Il «per noi» è una sorta di mente filosofica collettiva che, 
consapevole del  compimento,  lascia la  coscienza vivere in prima persona la propria 
esperienza e prefigura lo spirito come comunità di soggetti liberi e aperti al confronto 
reciproco.

Le acquisizioni circa lo statuto del sapere assoluto ci aiutano a comprendere l’affinità 
fra  la  Fenomenologia e  la  Scienza  della  logica nel  fornirci  i  metaconcetti che  poi 

22 Ibidem.
23 Ivi, p. 305.
24 Hegel (1968, II, 938).
25 Questa è la posizione di Heidegger (1968, 74).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’è la filosofia per Hegel?

11

troveremo in atto nella filosofia della natura e nella filosofia dello spirito. Hegel nella 
Prefazione alla prima edizione della Logica dopo aver detto che: «lo sviluppo immanente 
del concetto, è il  metodo assoluto del conoscere, ed insieme l’anima immanente del 
contenuto stesso» così continua: 

per  questa  via  che  costruisce  se  stessa  può  la  filosofia  essere  una  scienza  oggettiva 
dimostrata.  In  questa  maniera  tentai  di  esporre  la  coscienza nella  Fenomenologia.  La 
coscienza  è  lo  spirito  come  sapere  concreto,  cioè  immerso  nell’esteriorità.  Ma  la 
progressione di quest’oggetto riposa soltanto, come lo sviluppo di ogni vita naturale e 
spirituale, sulla natura delle pure essenzialità che costituiscono il contenuto della logica [...] 
che si propone come oggetto quelle pure essenzialità stesse, quali esse sono in sé e per sé26. 

Sono queste considerazioni in perfetta sintonia con la  Prefazione alla  Fenomenologia 
quando afferma: «il puro autoriconoscersi entro l’assoluto esser altro, questo etere come 
tale,  è  il  fondamento,  il  terreno  della  scienza  [...].  Il  cominciamento  della  filosofia 
presuppone ed esige che la coscienza si trovi in questo elemento»27. 

Le  scienze  filosofiche  reali  della  natura  e  dello  spirito  presuppongono  tanto  la 
Fenomenologia che la Logica. Sono esse a offrire la struttura di quelle essenze pure, di 
quei  concetti  che  in  quanto  automovimenti,  circoli  costituiscono  la  natura  della 
scientificità,  quel «logico» che rende scientifico,  cioè filosofico-speculativo i  diversi 
contenuti28.  Nella  Fenomenologia l’elemento logico opera dietro le quinte e solo nel 
sapere assoluto diventa trasparente quella sua mobile struttura che poi la Scienza della  
logica articolerà secondo l’immanente andare al di là di sé delle diverse categorie. 

Con la conclusione della Fenomenologia quel che si è preparato è appunto l’«elemento 
del sapere», in cui non c’è più l’opposizione dell’essere e del pensiero. Entrambe le opere, 
seppure in modo diverso, concorrono quindi a fornire una sorta di deduzione kantiana 
dell’oggettività  dei  concetti.  Il  primo aspetto  da  tener  presente  è  che  questo  sapere 
considera essenziale muoversi nella determinatezza: il contenuto della filosofia è l’essere 
determinato che è nel proprio concetto, un processo che crea e percorre i suoi momenti 
dando  vita  all’intero  effettuale.  La  verità  racchiude  in  sé  il  negativo  «ciò  che  sta 
dileguando e che deve essere considerato esso stesso come essenziale», l’effettualità ha 
bisogno dell’apparenza, «ogni momento mentre si isola altrettanto immediatamente si 
risolve»29. 

Hegel sottolinea che la presentazione del metodo della scienza appartiene alla logica e 
coincide con essa: il metodo non è altro che la struttura dell’intero presentato nella sua più 
pura essenza. Alla scienza è lecito organizzarsi soltanto mediante la vita propria del 
concetto:  così  il  metodo  non  è  qualcosa  applicato  dall’esterno,  ma  è  «l’anima 
automoventesi del contenuto perfetto», per questa ragione «il conoscere filosofico esige 
che ci  si  abbandoni alla  vita  dell’oggetto» in modo tale che «calato nella materia e 
procedendo nel movimento che gli è proprio [...] ritorna in se stesso»30. 

Nello sforzo di approfondire la natura del conoscere filosofico Hegel raccomanda di 
«evitare il consueto discorrere aconcettuale circa l’identità del pensare e dell’essere», di 
tener  fermo il  suo  carattere  di  «attività  immersa  nel  contenuto,  -  perché  essa  ne  è 

26 Hegel (1968, I, 7).
27 Hegel (1972a, I, 20).
28 Per una chiara distinzione fra la Logica come prima parte della Scienza filosofica e il «logico» (das 
Logische) che è la dimensione speculativa che presiede alla conoscenza filosofica nell’affrontare i propri 
contenuti: cfr. A. Nuzzo, La logica, in AA.VV., Guida a Hegel, a cura di Claudio Cesa, Laterza, Roma-Bari 
1997, pp. 42-44.
29 Hegel (1972a, I, 37-38).
30 Ivi, 43-44.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’è la filosofia per Hegel?

12

l’immanente Sé – e  che in pari  tempo essa è  ritornata  in sé,  perché essa è  la  pura 
uguaglianza con sé nell’esser altro». In questo modo, con accenti che riproducono la 
formula del sapere assoluto, viene ribadito che «il sapere non è l’attività che manipola il  
contenuto come un alcunché di estraneo», «una violenza», ma un’«astuzia», consapevole 
che «la concreta vita della determinatezza [...] è un operare che si dissolve e fa di sé un 
momento dell’intero»31.

Quindi non ci viene presentato solo il carattere immanente ai contenuti del sapere 
filosofico,  ma  anche  il  carattere  sempre  determinato  di  questi  contenuti,  il  loro 
automovimento.  L’elemento  speculativo  è  così  costituito  da  un  sapere  capace  di 
«rinunciare alle personali scorribande nel ritmo immanente dei concetti», capace della 
«discrezione»  (Enthaltsamkeit)  di  limitarsi  a  «contemplare»  come  un  contenuto 
determinato abbia in se stesso una dinamica di autonegazione attraverso la quale arriva ad 
assumere la forma concettuale32. Il senso di questo discorso hegeliano sta nel rifiuto della 
semplice affermazione dell’unità di pensiero ed essere, ma nel tener ferma anche la loro 
distinzione, il che significa fare i conti con le diverse determinazioni cui il sapere va 
incontro. Siamo fuori da ogni ontologia ingenua: l’affermazione dell’unità fra pensiero ed 
essere, propria del sapere assoluto, assume il carattere di una conclusione e di un nuovo 
inizio del processo della conoscenza speculativa, di  modello operativo della Scienza 
filosofica.

Nel capitolo sull’Idea assoluta, con cui si conclude la Scienza della logica troviamo un 
ulteriore approfondimento dell’unità-distinzione fra metodo e concetto, sulla base di un 
comune dinamismo, nel quale è in gioco una «negatività verso l’altro e verso sé»33. 

In una sorta di parallelismo con l’inizio della trattazione del sapere assoluto, anche in 
questo ultimo scorcio della  Logica  Hegel prende le mosse dall’espressione: «quel che 
rimane ancora da considerare», che in questo caso si rivolge esplicitamente alla questione 
del «metodo», definito «forma del contenuto, forma assoluta» e «suprema e unica potenza 
della ragione»34. Il metodo assicura la determinazione del concetto, in modo che «l’attività 
conoscitiva  soggettiva»  assuma  un  pieno  «significato  oggettivo»35.  L’accento 
dell’esposizione hegeliana è sul convergere delle determinazioni del metodo e quelle del 
concetto, il quale muove i contenuti, contrapposti nella loro determinatezza, «sprigiona la 
loro dialettica» e scandisce il corso del conoscere36. 

Il  movimento  del  concetto  inizia  con  «il  mostrarsi  come  l’altro  di  se  stesso» 
dell’universale,  il  suo  passare  nel  determinato  e  attraverso  un  ulteriore  negatività, 
pervenire al ristabilirsi del «suo semplice riferimento a sé», vale a dire il suo realizzarsi37. 

Il metodo assicura che il movimento avvenga per via di un negativo riferimento a sé, 
vale a dire con una dinamica immanente, nella quale è decisivo il fatto che la seconda 
determinazione sia «una relazione, un rapporto» e «racchiuda in sé il proprio altro», così 
da  essere  «qual  contraddizione,  la  posta  dialettica  di  se  stessa»38.  Il  risultato  è 
immediatezza e mediazione nella loro unità, ma afferma Hegel non è un «terzo quieto», 
ma un’unità che coincide con il movimento e l’attività con cui il primo e il secondo 
momento si  mediano con se stessi»39.  Abbiamo il  passaggio da un iniziale concetto 

31 Ivi, 45-46.
32 Ivi, 49.
33 Hegel (1968, II, 938 sgg.).
34 Ivi, 937-938.
35 Ivi, 939.
36 Ivi, 946.
37 Ivi, 950.
38 Ivi, 947.
39 Ivi, 950.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’è la filosofia per Hegel?

13

astratto, da un semplice pensiero a un risultato che «l’individuo, il concreto, il soggetto 
(das Einzelne, Konkrete, Subjekt)»40.

Hegel ha descritto così «il passo speculativo», che caratterizza la sua filosofia, ma quel 
che da parte mia vorrei mettere in rilievo è che il movimento logico contiene in sé, una 
inevitabile  istanza  gnoseologico-conoscitiva.  Per  la  sua  stessa  caratteristica  questa 
dinamica logica esce da se stessa e si cala nella realtà. L’andare fuori di sé dell’universale 
astratto è un accedere a contenuti determinati, che non sono «raccattati» casualmente 
secondo la modalità del pensiero formale, ma che entrano, in una connessione specifica 
con quel concetto. Sul piano non strettamente logico è implicito un lavoro immanente alle 
determinatezze, una «fatica del concetto» volto a mettere in moto il  loro presentarsi 
all’adeguazione con il pensiero e pervenire a «togliere l’opposizione fra il concetto alla 
realtà»41. 

Uno dei più importanti esempi dell’uscire «dall’assoluta astrazione o universalità» del 
puro pensare si trova nei Lineamenti di filosofia del diritto in cui appare chiaro che si tratta 
sia di una apertura alla determinatezza del contenuto, sia di un vero e proprio movimento 
per  cui  «l’Io  entra  nell’esserci  [...]  momento  assoluto  della  sua  finità  o 
particolarizzazione»42.  Quest’ultimo aspetto accenna al  tema dell’agire  che è sempre 
finito e capace di formare una realtà finita che chiede di liberare il suo senso. 

La  conoscenza  concettuale  è  descritta  dalla  logica,  ha  come  sua  «anima» 
l’autocontraddittorietà tanto del momento universale quanto di quello particolare, ma 
quest’ultimo  copre una molteplicità  che non è dedotta o preformata dal  pensiero.  Il 
concetto-metodo offre il modello operativo necessario e invariante, ma la conoscenza 
filosofica non può limitarsi ad esso: è un’attività che si sporca le mani con l’empirico, quel 
fuori dell’idea che è «errore, torbidezza, opinione, tendere, arbitrio, caducità» e che il  
sapere ritiene di avere la «forza» di riportare a sé43. La filosofia non può coincidere con 
l’appagamento nella riflessività, ha un’immanente spinta estatica verso la realtà naturale e 
storica, verso ciò che essa non è, ma che sa di poter accompagnare fino alla consonanza 
con se stessa.

Quel che il sapere assoluto e l’idea garantiscono è il risultato ultimo dell’incontro fra il 
sapere  e  il  mondo,  consistendo  nell’esposizione  della  modalità  necessaria  al 
raggiungimento della meta, ma questa forma deve sempre dar prova di sé nei contenuti, 
che da parte loro devono mostrarsi in grado di innestare il proprio automovimento verso la 
forma. La differenza fra il pensiero e la realtà consiste nel fatto che il primo esprime la  
consapevolezza del processo,  che i  contenuti  reali  subiscono in quanto vivificati  dal 
sapere: oggetti di una Aufhebung che li nega e li innalza alla conoscenza, operando quella 
che si può definire una vera e propria salvazione dei fenomeni44.

La relazione negativa verso di sé vale per il determinato, per l’autocoscienza finita, ma 
anche  per  l’assoluto  come  spirito,  che  così  non  è  solo  certezza  di  se  stesso, 
autoriferimento, pura uguaglianza con sé. La conquista della relazione a sé sancisce la 

40 Ibidem.
41 Ivi, 948.
42 Hegel,  (1999, 30-31).  Queste considerazioni vanno interpretate in riferimento all’Enciclopedia:  «lo 
spirito oggettivo è sul terreno della finitezza [...] la volontà libera […] si relaziona a una oggettività esteriore 
già data» in Hegel (2000, 352).
43 Hegel (1968, II, 935).
44 Nell’Aggiunta al  §  82  dell’Enciclopedia Hegel  sottolinea:  «se  diciamo che  l’assoluto  è  l’unità  di 
soggettivo e oggettivo, questo è certamente esatto, ma unilaterale in quanto così viene espressa solo l’unità, 
e posto l’accento su di essa, mentre, in effetti, il soggettivo e l’oggettivo non sono soltanto identici, ma  
anche distinti», così da rendere indispensabile anche se sempre da superare la dimensione del finito. Cfr. 
Hegel (1981, 255).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’è la filosofia per Hegel?

14

libertà del concetto, ma come abbiamo visto Hegel sottolinea a più riprese anche la 
«libertà e indipendenza» dei contenuti, fino al loro essere un accadere contingente, tanto 
da arrivare a parlare della necessità per lo spirito di ritrovare Sé nella «distruzione» (in der 
Verwüstung) e nell’«assoluta devastazione» (in der absoluten Zerrissenheit)45.

A questo punto è possibile riassumere le caratteristiche del sapere assoluto: esso è il 
contrassegno dell’assenza di una cosa in sé, del non darsi per la filosofia per principio 
dell’inconcepibile, dell’ineffabile, di un limite assoluto46. Bisogna pensare l’Assoluto non 
come qualcosa di dato una volta per tutte, ma come il movimento dialettico della propria 
autorealizzazione  e  quindi  il  tentativo  di  più  profonda  comprensione  delle  sue 
caratteristiche è costretto a fare i conti con la visione hegeliana della contraddizione. Il 
sapere assoluto incarna la forma compiuta dell’unità di  determinazioni opposte a un 
livello massimo di intensità. Il sapere e il suo altro vanno intesi come il positivo e il 
negativo, sulla base di una logica della contrarietà, in cui i termini si escludono, ma al 
contempo si implicano reciprocamente, così da poter parlare da una relazione costitutiva, 
immanente, in un massimo di lontananza dalla indifferenza, dall’autosussistenza delle 
cose finite.

Hegel  stigmatizza  in  diverse  occasioni  la  sintesi  degli  opposti:  la  contraddizione 
speculativa si risolve nel concreto, che è l’unità di determinazioni di pensiero altrimenti 
astratte se intese separatamente o ritenute incompatibili. I termini vanno assunti in modo 
tale da mostrare come ciascuno contenga entro di sé l’altro, quindi l’intera relazione: solo 
così si raggiunge l’autosussistenza47. Abbiamo una relazione immanente, fra opposti che 
sono così inseparabili e caratterizzati dalla contraddizione, una meta-categoria, dotata di 
pervasività, che ha nel sapere assoluto una delle esibizioni decisive: al suo livello la 
doppia relazione di esclusione e inclusione, che definisce l’opposizione si esercita sul 
nesso fra sostanza e soggetto e fra essere e pensiero. Essi si danno insieme negatività 
reciproca e unità, un’unità che sopporta la contraddizione degli opposti, in cui ognuno 
contiene in sé anche l’altro, per cui si produce l’unità dell’unione e della disunione.

Hegel  afferma  che  dopo  Kant  la  metafisica  va  tradotta in  una  logica,  in  cui  il 
trascendentale perde il suo carattere formale e dualistico e si  mostra come un intero 
interconnesso di categorie che sono essenzialità pure, le quali nella conoscenza filosofica 
riappaiono nella loro immanenza alla realtà. L’intelligibile non è così più qualcosa di 
sovraordinato, ma si coniuga con le diverse modalità dell’apparenza, come è mostrato 
nella figura fenomenologica del «mondo invertito»48. La logica non è un discorso su un 
Assoluto preesistente, ma un automovimento dell’assoluto che espone se stesso.  La 
Darstellung nella  Logica rivela la circolarità del pensiero speculativo, in cui il primo 
diventa ultimo e viceversa. Non si dà un sostrato, una presenza indipendente dalla propria 
esposizione.  Questo  vale  anche  per  il  sapere  assoluto  che  è  una  giustificazione 
retrospettiva della propria genesi e contemporaneamente del proprio proiettarsi in avanti, 
in modo tale che comprendendo il proprio altro, comprende se stesso. Esso è anche il 

45 Hegel (1972a, I, 26).
46 Pubblicato nel 1953,  Logique et existence di Jean Hyppolite resta ancor oggi un punto di rifermento 
ineludibile. La sua tesi centrale consiste nel sostenere che se l’Assoluto hegeliano coincide con la logica è  
però il sapere assoluto a dirci che fra pensare ed essere non c’è solo unità, ma al contempo distinzione.  
Nell’individuare  la  contraddizione  nel  cuore  dell’Assoluto,  Hyppolite  afferma  l’essenzialità  della 
determinatezza per Hegel. Emerge così la radicale immanenza della filosofia hegeliana e il suo doppio 
versante ontologico ed epistemologico. Cfr. Hyppolite (2017).
47 Per Sergio Landucci la logica della relazione immanente e dell’inseparabilità dei contrari «può essere  
valutato come uno dei maggiori acquisti di cui il pensiero umano vada debitore a Hegel». Landucci (1978, 
74).
48 Hegel, (1972a, I, 129-136). Die verkehrte Welt è una delle figure più rilevanti della Fenomenologia, in cui 
per via della riflessione negativa verso di sé, si produce l’inversione del mondo intelligibile e il liberarsi di 
un movimento che è insieme del pensiero e della realtà, della forma e del contenuto.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’è la filosofia per Hegel?

15

superamento dell’ultima scissione,  i  cui  protagonisti,  il  Sé giudicante e il  Sé agente 
conservano le acquisizioni del cammino fenomenologico precedente e le offrono alla 
totalizzazione  dello  spirito  che  si  sa  come  spirito.  Forse  l’immagine  più  congrua 
all’Assoluto hegeliano è quella di una comunità di individui liberi che si confrontano, 
confliggono, ma si riconoscono e possono trovarsi l’uno nell’altro come uguali e diversi: 
una modalità di relazione che rompe definitivamente con ogni concezione dell’Assoluto 
come Sostanza, Dio, Causa sui, ente sommo.

Il sapere assoluto è il legame fra l’esperienza della coscienza e la manifestazione dello 
spirito. Il sapere questa unità implica l’esplicitazione del fatto che si tratta di un unico 
processo dialettico che ha nel risultato la piena esplicitazione di se stesso. La dialettica ha 
un effetto di desoggettivazione, sono i contenuti oggettivi a muoversi, essa implica una 
negatività del pensiero soggettivo, la perdita della sua autoreferenzialità per diventare il 
coronamento dell’autoesprimersi della realtà. Il sapere assoluto è l’Aufhebung non solo 
nella sua efficacia concreta, ma anche nella consapevolezza di sé. L’assoluto come sapere 
di sé segnato dalla dialettica e dalla antinomicità si interdice l’autosufficienza, l’identità 
con sé, l’autonomia. Lo Spirito non è più pensabile come un Dio trascendente, ma diventa 
piuttosto una sorta di anima del mondo che vivifica la natura e dà senso alla storia.

La vocazione epistemologica dell’absolute Wissen, mi appare evidente nel suo essere 
l’elemento del confronto con le altre modalità di intendere l’Assoluto49. Indubbiamente 
però, in quanto cerniera fra la  Fenomenologia e la  Logica, il sapere assoluto afferma 
anche la propria autoconsistenza ontologica, ma con una propria specificità che va oltre la 
distinzione fra regolativo e costitutivo: sostiene che la filosofia è conoscenza della realtà 
effettiva,  pensiero  oggettivo,  ma secondo una  modalità  che  legando intrinsecamente 
metodo  e  contenuto  deve  necessariamente  fare  i  conti  con  le  diverse  articolazioni 
dell’esteriorità naturale e umana, in chiara opposizione alla metafisica di una volta che 
ingabbia il finito e assume l’adeguazione fra pensiero ed essere come l’unico terreno del 
proprio sapere50. 

Non c’è una risposta semplice alla domanda se Hegel sia un pensatore metafisico. 
Nelle lezioni sulla storia della filosofia e nella Scienza della logica l’atteggiamento critico 
è anche ricostruttivo, secondo la modalità tipica dell’Aufhebung dialettica. Posso dire che 
Aristotele, Spinoza, Leibniz e in particolare Kant alimentano nel profondo la sua filosofia 
e che mi appare ancora oggi estremamente fecondo continuare a studiare il confronto di 
Hegel con i nodi più significativi del loro pensiero. 

Una domanda oggi ricorrente è se il  Sistema della scienza hegeliano costituisca il 
compimento della metafisica e se ciò coincida con le strutture di fondo del pensiero 
tecnico- scientifico, che domina nella nostra tarda modernità51. Nei sostenitori di questa 
posizione c’è un certo fatalismo nel considerare il totalizzarsi della tecnica un orizzonte 
ormai  intrascendibile  e  rispetto  al  quale  diventano  possibili  solo  comportamenti 
adattativi.

La critica tradizionale a Hegel di panlogismo, di aver costruito un sistema inteso come 
una totalità autotrasparente, segnata da una riflessività definitiva, mi sembra aver lasciato 
il posto a letture che per un versante valorizzano aspetti parziali del pensiero hegeliano o 
per un altro, per certi versi opposto, recuperano una problematica  ontologica ricca di 

49 La Prefazione alla Fenomenologia, con alle spalle il sapere assoluto, è il luogo in cui Hegel sceglie come 
principali bersagli polemici la concezione dell’Assoluto di Schelling e il sapere formale e raziocinante.
50 Hegel (1981, 174-187). 
51 Heidegger vede in Hegel il compimento della metafisica della soggettività, in una visione dell’Assoluto 
come caratterizzato dalla «potenza assolutoria, affrancamento dalla relazione e assolvimento». Heidegger 
(1968, p. 123). Per Heidegger, inoltre, la tecnica moderna è un esito immanente della storia della metafisica 
e il luogo della sua «fine». In diverse occasioni ho preso le distanze dalla interpretazione heideggeriana di  
Hegel.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Paolo Vinci, Che cos’è la filosofia per Hegel?

16

sedimentazioni storiche, come antidoto alle rigide distinzioni degli ambiti disciplinari. 
Certamente in Hegel l’umano e il non umano, la dimensione naturale e quella storica 
risultano intrecciate, in un approccio  scientifico che fluidifica le rigide separazioni e 
ricerca le connessioni profonde.

Credo che la  Fenomenologia dello spirito,  il  capolavoro hegeliano, illuminata dal 
riverbero  offerto  dalla  grande  logica,  contenga  una  problematizzazione  di  alcune 
questioni  di  portata  epocale.  Vi  troviamo  un  rinnovato  stimolo  a  fare  i  conti  con 
l’individualismo  come  rischio  radicale,  ma  anche  come  risorsa  imprescindibile  per 
ripensare i legami sociali. Inoltre l’approfondimento della questione del riconoscimento 
ha permesso di svolgere una critica serrata a ogni forma di soggettività, sia individuale che 
collettiva,  esclusivamente  autoriferita,  chiusa  nella  propria  identità  e  incapace  di 
autentiche forme di relazione all’alterità.

In ultimo mi sembra necessario continuare a meditare sulla presenza in Hegel di 
un’antropologia  negativa  che,  nel  dare  una inconfondibile  coloritura  affettiva al  suo 
linguaggio, esprime la consapevolezza di un’inesorabile spinta distruttiva dell’umano, 
fonte di una conflittualità permanente, terreno di un politico, che più che mai chiede nuove 
risorse intellettuali e inedite forme di prassi sociale.

Bibliografia

Hegel G.W.F. (1972a),  Fenomenologia dello spirito,  2. voll.,  a cura di E. De Negri, 
Firenze: La Nuova Italia.

— (1972b), Lo spirito del cristianesimo e il suo destino, in Scritti teologici giovanili, a 
cura di E. Mirri, Napoli: Guida.

— (1968), Scienza della logica, 2 voll., a cura di C. Cesa, Roma-Bari: Laterza.
— (1999), Lineamenti di filosofia del diritto, a cura di G. Marini, Roma-Bari: Laterza.
 — (2000), Filosofia dello spirito, a cura di A. Bosi, Torino: UTET.
— (1981), Scienza della logica, a cura di V. Verra, Torino: UTET.
Heidegger M. (1968), Il concetto hegeliano di esperienza, in Sentieri interrotti, a cura di 

P. Chiodi. Firenze: La Nuova Italia, pp. 103-190. 
Hyppolite, J. (2017), Logica ed esistenza, a cura di S. Palazzo, Milano: Bompiani.
Landucci, S. (1978), La contraddizione in Hegel, Firenze: La Nuova Italia.
Nuzzo, A. (1997), La logica, in Cesa C. (a cura di), Guida a Hegel, Roma-Bari: Laterza, 

42-44.
Pippin, R. (1989), Hegel’s Idealism: The Satisfaction of Self-Consciousness, Cambridge: 

University Press, Cambridge.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

17

Congedo dal sapere assoluto. Genesi, esito, riscatto
Lucio Cortella, Università Ca’ Foscari di Venezia, cortella@unive.it

Abstract
Absolute knowledge is not simply the achievement, on the part of consciousness, of 
complete  and  absolute  self-awareness;  it  is  simultaneously  the  exposition  of  that 
knowledge as the ultimate substance of all reality. In this way, Hegel transforms into a 
genuinely ontological thesis what, over the course of the work, had appeared as a purely 
epistemological experience:  “experience”  becomes  the  absolute,  and  the  critique  of 
ontology that  had accompanied this  “experience” is  converted into a  new ontology. 
Against this outcome, however, it is possible to “redeem” absolute knowledge from the 
self-reflexive  character  that  culminates  in  the  identification  of  epistemology  with 
ontology.  Such  a  redemption  becomes  conceivable  through  a  reconstruction  of  the 
intersubjective and normative foundations of spirit, and by preserving a conception of 
ethical life (ethos – Sittlichkeit) that cannot be subsumed under reflection or conceptual 
mediation. The phenomenological path thus remains the process whereby subjectivity 
learns, on the one hand, its mediation through an ethical objectivity that constitutes it, and 
on the other, the inescapable reflective mediation of reality. Yet the primacy of ethical life 
over reflection prevents any final subsumption of reality into conceptual mediation. In 
this  sense,  “phenomenology”  reverts  to  being  nothing  more  than  the  experience  of  
consciousness.

Keywords
Absolute Knowledge, Experience, Recognition, Ethos, Reflection

Com’è noto, per Hegel, decisivo non è l’esito di un processo, ma «il risultato insieme col 
suo divenire»1, ovvero il cammino che si è percorso per ottenere quel risultato. Il sapere 
assoluto, perciò, non può essere adeguatamente compreso limitandosi alle sole pagine che 
Hegel vi dedica nel capitolo conclusivo della Fenomenologia dello spirito (pagine che, tra 
l’altro, vengono in larga parte occupate proprio dalla riesposizione di quel percorso). Il 
processo – che prepara quell’«esito» – ne determina infatti  il  carattere, le pretese, il  
significato. È perciò nella lunga «genesi» – sostanzialmente l’intera opera – che troviamo 
racchiuso il segreto di quelle celebri pagine ed è da lì che è necessario prendere le mosse.

1. Genesi

La Fenomenologia dello spirito non è semplicemente una “Introduzione” alla “Scienza”, 
benché sia questo il significato fondamentale che Hegel le attribuisce. Essa è molto di più: 
è l’opera che serve a Hegel per “costruire” il suo concetto di Assoluto: ogni figura, ogni 
passaggio, ogni capitolo sono tutti “mattoni” fondamentali, essenziali, indispensabili, al 
fine di ottenere quel risultato. È nota la tesi hegeliana secondo cui non si ottiene l’assoluto 
con un «colpo di pistola»2 bensì grazie a un procedimento logico-argomentativo, che non 
presuppone l’Assoluto, né il punto di vista della “Scienza”, come vero, ma si limita ad 

1 Hegel (2008, 5).

mailto:cortella@unive.it


Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

18

assumere la mera esistenza del finito (concedendo quindi ai negatori dell’Assoluto la 
verità di un punto di vista empirico, relativo, contingente). Sia nella  Introduzione  alla 
Fenomenologia sia  in  quella  alla  Scienza  della  Logica Hegel  definisce  questo  suo 
procedimento  come  la  “negazione  determinata”3,  perché  volto  a  ottenere  la  verità 
“positiva” attraverso la “negazione” del punto di vista finito e la sua “elevazione” a un 
punto di vista “più alto”.

Questo punto di partenza finito, assunto come provvisoriamente vero, viene presentato 
da Hegel all’inizio dell’opera come la prospettiva della «coscienza naturale»4, cioè come 
una sorta di determinazione “ingenua” del nostro sapere, la consapevolezza immediata 
delle nostre certezze sensibili.  Qui – e in tutti  quei luoghi in cui Hegel ammette un 
necessario inizio dal finito – egli precisa che quel punto di partenza non dovrà però essere 
considerato «come una base solida»5, bensì come qualcosa che nel processo andrà «tolto».

Ne deriva che la “costruzione” fenomenologica dell’assoluto dovrà “togliere”6 quella 
coscienza finita da cui proviene, per condurla a qualcosa di più elevato. Propriamente essa 
dovrà  superare  la  sua  falsa  autoconsapevolezza,  lasciando  emergere qualcosa  che, 
secondo Hegel, essa «è già» ma di cui non è ancora consapevole. La coscienza ritiene 
infatti, erroneamente, di essere una soggettività finita di fronte a un mondo di cose – e di 
altre coscienze – a lei opposto. Pensa cioè di vivere in un contesto di opposizioni, in cui 
l’esterno  è  contrapposto  all’interno,  il  singolo  è  opposto  all’universale,  il  finito 
all’infinito, il soggettivo all’oggettivo. Tutto ciò, questa «opposizione della coscienza»7, 
questa  sua  “particolarità”,  dovrà  essere  superata  per  fare  spazio a  un’assolutezza 
oggettiva (che Hegel nel corso della Fenomenologia chiamerà «spirito»), un’assolutezza 
che di quella coscienza finita costituisce il fondamento, la verità, l’essenza ultima.

Quest’assolutezza emergerà dall’«interno» della coscienza, a partire dal suo percorso 
di  progressiva  coscientizzazione.  Non  si  tratterà  perciò  di  un’oggettività  a  lei 
contrapposta,  né  tantomeno  trascendente.  Il  processo  sarà  invece  immanente: è 
dall’interno della sua esperienza che emergerà qualcosa di più vero, più alto, ma anche più 
“proprio”, ovvero “ancor più” appartenente alla sua vera essenza.

L’assoluto si va perciò “costruendo” con un movimento duplice. Da un lato sarà un 
processo negativo: la coscienza dovrà autocriticarsi, negare le proprie certezze, negarsi. 
Dall’altro il processo sarà positivo: la coscienza apprenderà che essa è altro da ciò che 
pensava e questo altro si presenterà come qualcosa da cui essa dipende ma che al tempo 
stesso si rivela come la sua stessa natura. In altri termini, si tratta di un’esperienza di 
mediazione: la coscienza incontra qualcosa che è “altro” da lei ma che è anche parte di lei. 
È infatti condizione del suo stesso essere, qualcosa da cui essa viene determinata ma che si 

2 L’espressione ricorre sia nella Prefazione alla Fenomenologia (ivi, 21) sia nel Preambolo alla Scienza 
della Logica (Hegel 1968, 52).
3 Hegel (2008, 61-62); Hegel (1968, 36).
4 Hegel (2008, 60).
5 Il contesto in cui Hegel usa questa espressione è una «annotazione» enciclopedica sul rapporto tra finito e 
infinito, nella quale viene criticato il modo in cui la metafisica espone la cosiddetta “prova cosmologica” 
dell’esistenza di Dio, secondo la quale, partendo dal finito, dal mondo e dal contingente, si potrà pervenire 
all’infinito, al necessario, a Dio. Ebbene, quel punto di partenza finito non potrà mai essere considerato 
«come una base solida (als eine feste Grundlage)»,  perché su di esso si  dovrà esercitare «un’attività 
negativa», a seguito della quale esso si rivelerà «caduco, apparente, in sé e per sé nullo» (Hegel 1983, 61-62 
[§ 50, nota]).
6 Assumo qui la traduzione ormai consueta del termine tedesco «aufheben» usato da Hegel, ben consapevole 
che quel “togliere” non ha un significato meramente negativo ma anche di positiva “conservazione” del  
tolto, con in più la consapevolezza che proprio in virtù di quella doppia operazione positivo-negativa si  
ottiene qualcosa di  ancor più alto del  punto di partenza, qualcosa di  “elevato” (significato anch’esso  
presente nel verbo tedesco «aufheben»).
7 Hegel (1968, 31).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

19

trova “in” lei. L’intera esperienza fenomenologica è per la coscienza l’esperienza che essa 
è sempre “presso altro” e che è questo “altro” a costituire la sua natura più propria.

Nei  primi  capitoli  della  Fenomenologia  questa  alterità  si  manifesterà  a  partire 
dall’incontro della coscienza con il mondo della  natura, presentandosi come qualcosa 
d’altro sia rispetto all’oggettività naturale sia rispetto a lei stessa. Nel I capitolo sarà 
l’impatto con l’universalità immanente nel dato sensibile, nel II capitolo l’esperienza di 
un «per altro» dentro la cosa della percezione, nel III capitolo la scoperta di leggi naturali 
che lungi dall’essere «quiete» si manifestano come l’«inversione» di se stesse. A partire 
dal IV capitolo l’alterità si presenterà invece con i tratti dell’intersoggettività umana: 
l’oggettività della relazione di riconoscimento con un’altra autocoscienza (IV capitolo), la 
socialità che coopera alla «cosa» comune (V capitolo), le relazioni sociali, politiche e 
storiche (VI capitolo). La coscienza fa l’esperienza radicale che tutti questi “altri”, da lei 
incontrati al di fuori, sono in realtà parte di lei. Non fanno semplicemente parte della sua 
esperienza ma partecipano della sua stessa costituzione. La tesi di Hegel è che la nostra 
identità individuale è composta da tutto ciò che incontriamo: non solo le cose, ma anche 
gli altri soggetti vivono “dentro” di noi.

Nella seconda parte dell’opera (a partire dalla terza sezione del V capitolo, quella 
dedicata alla «Cosa stessa») la componente intersoggettiva sembra prendere decisamente 
il  sopravvento  rispetto  a  quella  “oggettiva”,  proponendosi  come la  via  maestra per 
l’assoluto. Il motivo è presto spiegato. Il confronto con l’altro soggetto è quello più 
funzionale a “togliere” la coscienza: essa deve abbandonare la falsa consapevolezza della 
propria “particolarità”, cioè della sua contrapposizione agli altri soggetti, per assumere 
progressivamente coscienza della propria “universalità”. Universalità, nell’uso che ne fa 
Hegel in queste pagine, significa “intersoggettività” della coscienza, ovvero il suo essere 
costituita come se stessa e come l’altra, superamento della contrapposizione fra queste 
due estremità, mediazione del sé con l’altro da sé.

Alla fine del VI capitolo il confronto fra due soggettività reciprocamente opposte, in 
cui l’una intende negare la validità dell’altra, si conclude con la reciproca «confessione» 
che esse sono «lo stesso» e che quella falsa opposizione nasconde la loro identità. Come 
scrive Hegel «l’io rimane uguale a se stesso nella sua esteriorizzazione (Entäußerung) 
perfetta»8, ovvero l’altro non è propriamente altro ma solo l’esteriorizzazione dell’uno e 
solo nell’identità con quell’altro sta la sua vera eguaglianza con sé.  In altri  termini: 
l’universalità (ovvero l’intersoggettività) è condizione dell’individualità.

Qui sta il passaggio decisivo. È infatti evidente che la coscienza, a quel punto, non sarà 
più quella di prima: si sta infatti “elevando” a qualcosa di superiore rispetto alla sua 
finitezza particolare.

Già nelle pagine dedicate alla  «coscienza infelice»,  nel  IV capitolo,  Hegel aveva 
chiarito come la condizione per superare l’infelicità fosse il «sacrificio» della coscienza 
finita: essa doveva sacrificare se stessa a favore della «coscienza immutabile», addirittura 
«rinunciando» a sé e muovendosi «contro la propria singolarità»9.

Ciò spiega la singolare circostanza per cui, raggiunto il riconoscimento reciproco alla 
fine del capitolo VI, delle due coscienze non resta più alcuna traccia, sostituite da un 
sopraggiunto  «spirito  esistente»,  così  come  non  resta  più  alcuna  traccia  del  loro 
riconoscimento intersoggettivo, sostituito dall’autoriconoscimento solitario dello «spirito 
esistente»  con  se  stesso  e  più  precisamente  fra  i  suoi  due  lati:  fra  la  sua  «essenza 
universale» e la «singolarità che è assolutamente entro sé»10.

8 Hegel (2008, 444).
9 Ivi, 153.
10 Ivi, 443.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

20

A questo punto la “costruzione” dell’assoluto ha raggiunto il suo  punto di svolta. 
Questo «spirito esistente (daseiende Geist)» è quell’oggettività nella quale la coscienza 
soggettiva  doveva  negarsi  per  riconoscersi  come diversa  e  più  alta.  Quel  sacrificio 
annunciato fin dalle pagine della «coscienza infelice» si è infine compiuto. E tuttavia 
quest’oggettività è emersa dall’interno della coscienza stessa. Si è trattato infatti di una 
sua presa di coscienza. In ciò sta il carattere straordinario (e del tutto originale) di questa 
“costruzione”. Si sta infatti formando un “in sé” oggettivo a partire dal soggetto. Quell’in-
sé consiste solo in una differente consapevolezza del sé. È il nuovo «per sé» ad aver 
determinato questo nuovo «in sé». La superiore consapevolezza ha prodotto un nuovo 
status ontologico: non più soggetto ma esistenza oggettiva (ovviamente un’oggettività 
posta ben al di là – e al di sopra – della precedente opposizione soggetto-oggetto).

Da ciò  lo  specifico  esito  della  Fenomenologia e  la  conseguente  duplicità che  lo 
caratterizza. Da un lato si tratta di un in sé oggettivo (che giustamente Hegel alla fine 
dell’opera  qualifica  come  un’«esistenza  nuova  (das  neue  Dasein)»11.  Dall’altro è 
un’esistenza  che  ha  la  forma  di  un  sapere:  in  effetti  è  “solo”  una  differente 
consapevolezza.  La formula  del  «sapere  assoluto (absolutes  Wissen)»  mette  insieme 
questi due caratteri, ben definiti da Hegel con la celebre formula dell’«in sé e per sé».

2. Esito

Prendiamo in considerazione allora questa  doppia natura del  sapere assoluto:  il  suo 
presentarsi come un sapere, quindi ancora con i caratteri della soggettività da un lato, e la 
sua assolutezza oggettiva, il suo collocarsi al di là del soggetto dall’altro.

Il primo carattere, quello su cui Hegel insiste più di tutto perché è quanto emerge dal 
percorso stesso della  Fenomenologia, è il suo presentarsi come l’ultimo stadio di una 
presa  di  coscienza:  la  soggettività  ha  finalmente  raggiunto  una  superiore  e  diversa 
consapevolezza di sé. Essa non “si sa” più come finita e particolare ma conosce se stessa 
come universale, riconoscendo in questa sua universalità la specifica natura della propria 
individualità. La coscienza non è più nella sua immediatezza finita ma è “trapassata” nella 
sua mediazione (con gli oggetti, con i soggetti, con la società e la storia). Si tratta di un lato 
del sapere assoluto che potremmo chiamare “epistemologico”, perché esprime solo una 
nostra conoscenza: alla fine “sappiamo” di non esser costituiti dalla nostra immediatezza 
particolare ma di essere insieme individuali e universali12.

Hegel  avrebbe  potuto  fermarsi  qui  e  non  pretendere  “di  più”  dal  percorso 
fenomenologico. In effetti molte delle recenti interpretazioni di Hegel si fermano a questo 
primo, semplice lato del sapere assoluto, con l’intenzione di renderlo compatibile con 
buona parte  delle  prospettive  filosofiche contemporanee13:  si  tratterebbe  solo di  una 
conoscenza (benché di una sua forma “elevata”). Il sapere assoluto esprimerebbe perciò la 
nostra consapevolezza di essere sempre “presso altro”, o di essere “sociali”, ovvero di 
“essere  riconosciuti”.  Il  carattere  “assoluto”  di  questo  sapere  consisterebbe 
essenzialmente nel suo essere ab-solutus, sciolto, indipendente da altro, autoriferito. In 

11 Ivi, 531.
12 Hegel distingue individualità da particolarità. Quest’ultima indica una identità individuale contrapposta 
alle altre individualità e quindi necessariamente finita. La vera individualità invece è costituita dalla sua 
implicazione con l’altro da sé, ponendosi quindi al tempo stesso come individuale e universale.
13 Mi riferisco soprattutto, ma non solo, alle letture americane di Hegel sorte a partire dagli anni Ottanta del 
secolo scorso. Si veda, a titolo di esempio: Pippin (1989), Pinkard (2013), Brandom (2019), Ruggiu-Testa (a 
cura di) (2003). Per uno sguardo complessivo cfr. Corti (2014). Interpretazioni “deflazionate” del sapere  
assoluto sono presenti anche in Geraets (1984), Bodei (1987) (2014), Vinci (2021).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

21

effetti Hegel ripete in continuazione che si tratta fondamentalmente di un sapere che 
conosce se stesso, che ha «la forma del Sé»14, il cui oggetto è solo questo sapere stesso. 
Con queste formule egli intende affermare il carattere riflessivo e autoriferito di questa 
conoscenza, da cui deriverebbe la sua assolutezza. Infatti l’esser mediato di quel sapere 
non sarebbe a sua volta mediabile da nient’altro: l’unica immediatezza possibile sarebbe 
quella costituita dalla totalità delle mediazioni e la cui sussistenza è condizione di quel 
mediare.

 Tuttavia, se facciamo attenzione alle pagine finali della Fenomenologia ci accorgiamo 
ben presto che questa lettura del sapere assoluto rimane ben al di sotto delle pretese di 
Hegel. E, come vedremo, non potrebbe essere altrimenti. L’obiettivo di conferire alla 
nostra coscienza una nuova (e superiore) consapevolezza di sé viene infatti accompagnato 
dal  raggiungimento  di  una  tesi  “ontologica” intorno alla  natura  della  realtà.  In  ciò 
consiste il  secondo lato del sapere assoluto. Accanto alla tesi della  mediazione della  
nostra coscienza Hegel ha infatti  sviluppato la tesi complementare della  mediazione 
concettuale di ogni realtà: non si dà nessun in-sé che non sia mediato dal sapere, che non 
sia – perciò – anche per-sé. Non vi è alcuna sostanza autosussistente che sia indipendente 
dal “sapere”: tutto ciò che è sostanziale si  è via via risolto nella  relazionalità,  nella 
mediazione concettuale. Proprio nel capitolo dedicato al sapere assoluto Hegel chiarisce 
in modo inequivoco che il senso ultimo del percorso fenomenologico è stato quello di aver 
prodotto «la metamorfosi (Verwandlung) di quell’in sé nel per sé, della sostanza nel 
soggetto»15.

Ma allora, proprio grazie a quella metamorfosi, grazie al fatto che tutta la realtà è 
mediata e si è fatta “per sé”, questa stessa mediazione universale si è manifestata come  
l’essenza del tutto. Se non vi è alcun “in sé” che non sia mediato dal sapere assoluto, sarà 
proprio questo sapersi assoluto ad essere l’essenza del tutto. Il corso fenomenologico ha 
finito col trasformare l’esperienza totalizzante della mediazione nella verità ultima e 
finale. Quell’esperienza soggettiva, quel «fare (Tun) proprio del Sé», ovvero «l’attività 
(Tun) che il Sé compie entro se stesso» non è stata solo un’esperienza soggettiva ma va 
assunta «come ogni essenzialità (Wesenheit) e ogni esistenza (Dasein)»16.

L’esito ontologico era perciò inevitabile. La critica della sostanza (il suo sciogliersi nel 
soggetto)  si  è  capovolta  nel  suo  ristabilimento:  c’è  una sostanza delle  cose ed  è  il 
pensiero, anzi il pensarsi. Così il concetto – in cui la sostanza doveva risolversi – è stato 
inevitabilmente ri-ontologizzato. Del resto, una tesi analoga era stata anticipata da Hegel 
nella Prefazione, quando aveva affermato in modo perentorio che «solo lo spirituale (das 
Geistige) è il veramente reale (das Wirkliche)17. Se è vero che non ci può essere una 
mediazione definitiva e che l’esito di ogni mediazione è a sua volta sempre mediabile, è 
anche  vero  che  l’attività  del  mediare  non  è  a  sua  volta  mediabile,  ovvero  è 
un’immediatezza assoluta. In ciò risiede la sua sostanzialità.

In  questa  trasformazione  dell’esperienza  conoscitiva  in  una  realtà  ontologica 
(nell’assoluto) svolge un ruolo decisivo la forza che Hegel attribuisce alla riflessione. È in 
essa che va individuato il vero motore della Fenomenologia dello spirito. Com’è noto, 
l’esperienza  fenomenologica  è  un  movimento  riflessivo  grazie  al  quale  ogni 
immediatezza viene ricondotta alla sua mediazione con l’altro. Dato che per Hegel in 
quella mediazione risiede la verità dell’immediatezza iniziale, quell’immediatezza viene 

14 Hegel (2008, 523).
15 Ivi, 526.
16 Ivi,  523.  Con più precisione Hegel  scrive che  il  nostro  «sapere» riguardante  l’attività  del  Sé non  
dev’essere riferito solo a quell’attività ma va inteso come relativo a tutto ciò che esiste, ovvero «è il sapere 
di questo soggetto come della sostanza» (ibid.). Non si tratta di due saperi distinti ma del medesimo sapere.
17 Ivi, p. 19.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

22

totalmente risolta nel suo risultato. In altri termini la forza della riflessione non consiste 
semplicemente nel  mettere  in relazione il  dato iniziale con la sua mediazione bensì 
nell’assumere come essenza di quel dato il processo riflessivo su di esso. Ne consegue che 
la riflessione non rimane mai esterna e soggettiva ma diventa il movimento oggettivo di 
quell’iniziale immediatezza.

Illuminante a questo proposito è quanto Hegel scrive in un altro contesto, ovvero in una 
fondamentale «Nota» contenuta nella  Logica dell’essenza. Siamo nei paragrafi iniziali 
dedicati alla categoria della riflessione, nei quali Hegel elabora le prime determinazioni in 
cui si va articolando la sua nozione di essenza. Nella «Nota» alla riflessione esterna18 

Hegel prende posizione nei confronti del “giudizio riflettente” kantiano, una modalità di 
riflessione che Hegel non ha difficoltà a qualificare come “esterna”. Com’è noto, per Kant 
il giudizio riflettente è un’operazione soggettiva, grazie alla quale la nostra facoltà di 
giudizio individua nelle determinazioni particolari (oggetti naturali o manufatti umani, 
come le opere d’arte) un “significato” universale, un’armonia formale, una finalità ultima, 
che oltrepassa la loro mera determinazione empirica19.  Tuttavia Hegel, di contro alle 
intenzioni kantiane, ritiene che quella riflessione non debba rimanere semplicemente 
soggettiva ed esterna all’oggetto. Essa, infatti, individuando la presenza dell’universale 
nel determinato, ne svelerebbe l’essenza, risolvendo in tal modo quella determinazione 
nella sua verità ultima. In breve: la riflessione trasforma il determinato nell’universale. La 
mediazione del dato (l’universale cui esso è stato ricondotto) «vale come essenza di 
quell’immediato dal quale si comincia»20. L’immediato è stato  risolto nella riflessione 
stessa. Di quella determinazione, dei suoi caratteri empirici, della sua naturalità e datità,  
non è rimasto più nulla. La riflessione non si è limitata a mettere in relazione il particolare 
col suo universale ma ha trasformato quel dato nel concetto universale, senza lasciare 
alcun residuo dietro di sé. E infatti – conclude Hegel – quel dato iniziale, dopo l’intervento 
della riflessione, «vale come un nullo», sicché le risultanti di quella operazione riflessiva 
«valgon non già come un che di estrinseco rispetto a lui, ma come il suo essere vero e 
proprio»21. Quell’esperienza riflessiva sulla cosa è diventata la cosa, la vera cosa, l’unica 
cosa veramente rimasta, perché l’unica essenziale. In tal modo la riflessione ha perso la 
sua “esteriorità” trasformandosi nella «riflessione assoluta»22.

Questa nozione di riflessione, così ben delineata in queste poche ma fondamentali 
pagine della Scienza della Logica, è il motore segreto dell’idealismo oggettivo di Hegel, il 
vero artefice della sua “costruzione” dell’assoluto, di un assoluto che ha potuto assumere 
in tal modo la forma del “sapere-sé”. È questa riflessione (che potremmo perfino chiamare 
“produttiva”23) a risolvere l’esperienza fenomenologica in un’ontologia24. L’unico vero in 
sé rimasto è questa infinita riflessione su di sé operata dal sapere, nella quale l’esperienza 
fenomenologica viene elevata ad assoluto.

18 Hegel (1968, 449-451).
19 Cfr. Kant (1974, 18-20). La finalità nel caso del giudizio estetico è solo «formale», mentre nel caso del  
giudizio teleologico è «reale» (ivi, 35).
20 Hegel 1968, 450.
21 Ibidem.
22 Ibidem.
23 Non è casuale la scelta hegeliana di denominare l’esperienza fenomenologica della coscienza un’attività, 
un fare (das Tun), come abbiamo visto poc’anzi.
24 La coincidenza fra «attività del conoscere» e «natura della cosa» è il tema fondamentale dell’ultimo 
sillogismo della filosofia, con cui si conclude l’Enciclopedia delle scienze filosofiche (Hegel 1983, 566 [§ 
577]).  Risulta  perciò  del  tutto  pertinente  l’interpretazione  heideggeriana  secondo  cui  col  termine 
«esperienza» Hegel intende «l’essere dell’ente» (Heidegger 1968, 164), cioè la verità delle cose. Dato che  
quell’esperienza si risolve nel sapere-sé, cioè nella «presentazione del soggetto assoluto a se stesso», finisce 
per diventare «la parusia dell’Assoluto» (ivi, 169).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

23

Senza l’attribuzione alla riflessione di questa capacità produttiva (o “trasfigurativa”) 
non sarebbe possibile risolvere nello spirito la totalità delle cose. Lo spirito rimarrebbe 
solo la dimensione in cui si fa esperienza del mondo, degli altri, della storia, senza poter 
risolvere quell’esperienza nell’unico vero mondo, nell’unico vero “in sé”, cioè nel per sé 
oggettivo. La Fenomenologia tornerebbe ad essere solo la nostra esperienza del carattere 
mediato del reale, senza che questa mediazione si potesse risolvere nell’unica vera realtà.

Da questa torsione ontologica del sapere assoluto è necessario prendere congedo. E 
non solo perché l’attribuzione alla riflessione di quella capacità trasformativa risulta 
ingiustificata, ma anche perché solo salvaguardando l’irriducibilità del qualcosa rispetto 
alla mediazione potremmo preservare la capacità della dialettica di aprire all’alterità e alla 
differenza. Se l’esperienza del mediare non lascia dietro di sé alcun “residuo”, se le cose si 
risolvono nella riflessione sulle cose, tutto è destinato a ridursi nell’autoriflessività del 
sapersi.  La stessa processualità,  la storicità,  il  divenire si  risolverebbero nell’infinito 
ripetersi dell’identico.

3. Riscatto

Come  “salvare”  il  sapere  assoluto  dal  suo  risolversi  in  una  riproposizione  del 
sostanzialismo  metafisico?  Come  “salvare”  i  risultati  più  rilevanti  dell’esperienza 
fenomenologica mantenendola nel suo porsi  solo come un’esperienza e preservandola 
dalla sua trasformazione ontologica? Non è forse il caso, allora, di riprendere in mano 
quel  percorso fenomenologico,  per  svelarne  altre  componenti  essenziali,  oscurate  in 
conclusione  dal  risultato  finale?  E  in  quell’esito,  apparentemente  univoco,  non  si 
nascondono forse alcune tesi  filosofiche che possono essere valorizzate anche in un 
contesto differente rispetto a quello che ha in mente Hegel?

Certo, noi sappiamo quale sia il risultato cui Hegel tiene per davvero. Le parole da lui 
usate  nelle  pagine  finali  dell’opera  sono  inequivocabili.  Ma  non  possiamo di  certo 
ignorare quanto era emerso nella lunga genesi, dalla quale emergono almeno altre due tesi  
fondamentali,  entrambe  argomentate  e  difese  da  Hegel  in  molteplici  luoghi 
fenomenologici. La nozione di sapere assoluto non le mette in discussione. Anzi, per certi 
versi,  le  contiene  dentro  di  sé,  anche  se  la  sua  pretesa  ontologica  rischia  di 
comprometterne la portata e gli effetti.

La prima tesi afferma che non si dà alcuna immediatezza che non sia mediata, che non 
c’è alcun “in sé” delle cose indipendente dalla riflessione su di esso. Ma se non ci si può 
fermare davanti ad alcun “in sé”, il processo del mediare diventa necessariamente infinito. 
Ebbene la condizione di quell’infinità è proprio l’irriducibilità del qualcosa, la sua unicità, 
la sua infinita resistenza al potere riflessivo. L’infinità della mediazione entra perciò in 
conflitto con la pretesa della riflessione di risolvere ogni immediatezza al suo interno 
senza residui25.

La seconda tesi è la speculare presa di coscienza che anche la soggettività è mediata da 
altro, che essa non è mai sola con se stessa, ma è intrecciata con gli oggetti e i con soggetti 
che  incontra  nel  suo  percorso.  La  “particolarità”  della  coscienza  è  perciò  falsa, 
contraddetta dalla sua costitutiva “universalità”. Questa si presenta come un’oggettività 
da cui la coscienza dipende e che non riesce mai del tutto a fare propria, un’oggettività che 
via via si rivela come la sua vera essenza. A questa oggettività indipendente Hegel dà il 

25 «Non potrebbe esserci alcuna mediazione senza il qualcosa, Nell’immediatezza non si trova il suo esser 
mediato allo stesso modo che nella mediazione un immediato che verrebbe mediato. Hegel ha trascurato 
questa differenza (…) “Mediazione” non significa affatto che essa assorbe tutto, anzi postula qualcosa da 
mediare, non assorbibile» (Adorno 2004, 155).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

24

nome di “spirito”, una realtà non solo molto più ampia ed estesa rispetto all’individuo ma 
anche dotata di una razionalità che oltrepassa le ragioni finite della coscienza particolare, 
affondando le sue radici nell’Idea logica.

Si tratta ora di ripensare quella realtà oggettiva – che oltrepassa la coscienza finita – in 
termini diversi dalla sua comprensione come un in-sé autoriflessivo. Hegel, in effetti, vuol 
condurre  la  nostra  esperienza  a  un  esito  in  cui  essa  non  solo  si  comprenda  come 
autoriflessiva  ma  riconosca  in  quell’autoriflessività  anche  la  condizione  della  sua 
assolutezza. Elevata a tale assolutezza, quell’autoriflessività diventa così il fondamento 
della totalità delle cose. Questa tesi sarà riproposta e consolidata nel corso della Scienza 
della  Logica,  quando,  nel  passaggio  dall’«essenza»  al  «concetto»,  Hegel  porrà 
nell’autoriflessività  del  concetto  la  condizione  della  sostanza26.  Confermerà  questo 
quadro il  terzo sillogismo della «Filosofia» – alla conclusione dell’Enciclopedia delle  
scienze filosofiche –quando «la ragione che sa se stessa» sarà esposta come la condizione 
sia della natura sia dello spirito (entrambi ridotti a semplici  Erscheinungen, ovvero a 
«manifestazioni della ragione che sa se stessa»27).

È  dunque  alla  nozione  di  «spirito»  che  dobbiamo  ritornare,  mantenendone  le 
caratteristiche di oggettività indipendente dai soggetti ma al tempo stesso parte essenziale 
di  essi.  Si  tratta  tuttavia  di  ripensare  quella  nozione  abbandonandone  la  pretesa 
assolutistica e totalizzante conferitole da Hegel. Nel corso dello sviluppo fenomenologico 
quell’oggettività, apparsa a lungo indipendente, altra, se non ostile, si manifesta a un certo 
punto (siamo alla fine del capitolo V) come una realtà in cui gli individui si riconoscono. 
Hegel la chiama il «fare di tutti e di ciascuno»28, svelandola come il mondo storico-sociale 
in cui ogni individualità si intreccia con le altre individualità e con gli oggetti del loro 
operare. Ora, il carattere primario che Hegel in quelle pagine conferisce a tale oggettività 
non è quello teoretico-ontologico del sapersi (in cui – alla fine dell’opera – si risolve ogni 
essenzialità) ma è il carattere normativo del mondo etico.

Ciò che costituisce l’oggetto della coscienza ha il significato di essere il vero; il vero è e  
vale nel senso di essere e di avere validità in se stesso e per se stesso; è la cosa assoluta 
che non soffre più dell’opposizione fra la certezza e la sua verità, fra l’universale e il  
singolo, fra lo scopo e la sua realtà (…) ecco perché questa cosa è la sostanza etica29.

Il carattere normativo dello spirito, in realtà, era già emerso nel capitolo IV, quando Hegel 
aveva individuato nell’oggettività della relazione di riconoscimento la presenza dello 
spirito, lì definito «Io che è Noi, e Noi che è Io»30. Benché in quelle celebri pagine Hegel 
non qualifichi mai la relazione di riconoscimento come una relazione etica, questa resta 
implicita nella tesi della necessaria  reciprocità del riconoscimento, in cui non basta il 
desiderio  “egoistico”  di  venir riconosciuto,  ma  diventa  indispensabile  la  volontà 
“altruistica” di dover riconoscere attivamente l’altro.

Ciascuna vede l’altra fare la stessa cosa che essa fa; ciascuna fa per parte sua proprio ciò 
che sollecita nell’altra; e anche quel che fa, pertanto, lo fa solamente nella misura in cui 
l’altra fa lo stesso. Il fare unilaterale sarebbe inutile, poiché ciò che deve accadere può 
istituirsi solo grazie a entrambe31.

26 Hegel (1968, 652-657).
27 Hegel (1983, 566, § 577).
28 Hegel (2008, 278).
29 Ivi, 279.
30 Ivi, 127.
31 Ivi, 129. Hegel nasconde il motivo vero di questa necessaria reciprocità, ma è evidente che nessuna  
autocoscienza  possa  sentirsi  riconosciuta  da  una  soggettività  che  lei  non  ritenga  capace  e  degna di 



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

25

Quel  carattere  normativo,  sottaciuto  nelle  pagine  del  capitolo  IV,  diventa  del  tutto 
esplicito alla fine del VI, dove il riconoscimento assume i tratti della «riconciliazione» e 
del «perdono» reciproco32. Proprio in quelle pagine Hegel mette in rilievo il carattere 
oggettivo, quasi impersonale,  della riconciliazione, che alla fine  si  impone sulla due 
soggettività, fino a quel momento in lotta. Esse quindi si trovano, per l’ennesima volta, a 
fare i conti con un’oggettività (da Hegel denominata «spirito esistente»33) che le conduce 
a riconciliarsi e a riconoscersi universali. Qui si rischiara la tesi fenomenologica secondo 
cui la nostra individualità è non solo il prodotto dei rapporti di riconoscimento, ma è 
soprattutto  il  prodotto  della  normatività  sottesa  a  tali  rapporti.  Noi  non  siamo 
semplicemente  il  risultato  delle  relazioni  intersoggettive  o  dell’altro  soggetto,  ma 
portiamo in noi il sigillo dell’oggettività etica  implicita in tali relazioni riconoscitive. 
Siamo  il  prodotto  di  un  ethos  originario che  precede  e  forma  la  nostra  identità 
individuale34.

Tuttavia in tale eticità originaria Hegel fa irrompere la forza negativa della riflessione, 
che  col  suo  potere  trasfigurativo  risolve  quello  spirito  oggettivo  normativamente 
caratterizzato in un sapersi teoretico conclusivo, da cui sparisce ogni traccia di eticità. La 
riflessione non conosce ostacoli e anche quella sostanza etica alla fine viene ricondotta 
nella pura dimensione della trasparenza teoretica.

Di contro a tale esito si tratta invece di restituire a quell’ethos originario (in cui risiede 
l’oggettività dello spirito) la sua irriducibilità alla riflessione e al sapersi. In altri termini 
va riconosciuta la natura etica nascosta all’interno del sapere assoluto35.  Per ottenere 
l’assolutezza  dell’autoriferimento  riflessivo  Hegel  ha  dovuto  reprimerla.  Va  invece 
liberata.  Un sapere  assoluto  riscattato  in  termini  normativi  potrà  così  restituire  alla 
differenza e all’alterità tutto ciò che le rende irriducibili all’identità e al sapere. Al tempo 
stesso esso potrà conferire alla dialettica la sua piena valenza critica, la sua resistenza nei 
confronti di ogni tentazione di riaffermare la positività dell’esistente. Infine, solo questo 
rovesciamento normativo del sapere assoluto restituirà ai soggetti la loro vera autonomia: 
questa ha certamente nella relazione con l’altro la sua condizione fondamentale, ma non 
può risolversi, senza residui, in quella relazione medesima. E unicamente il carattere etico 
della relazione reciproca consente ai soggetti la reciproca irriducibilità, ovvero la radice 
della loro incomparabile unicità.

riconoscerla. Ebbene, ritenere qualcuno degno di riconoscere significa averlo attivamente riconosciuto.
32 Ivi, 443.
33 «La parola della riconciliazione è lo spirito esistente» (ibid.) e ancora: «Il sì della riconciliazione (…) è 
l’esistenza dell’Io che si è esteso fino alla dualità» (ivi, 444).
34 Che il riconoscimento sia essenzialmente il risultato di un ethos originario e non semplicemente di un 
rapporto intersoggettivo è la tesi sostenuta in Cortella 2023.
35 Sia  Vinci  (1999)  e  Vinci  (2021),  sia  Andreozzi  (2023),  tematizzano  la  radice  intersoggettiva  e 
riconoscitiva del sapere assoluto hegeliano, tuttavia non ne svelano fino in fondo la fondamentale natura 
etica, il  che li  trattiene dal mettere in luce l’inevitabile incompatibilità fra questa radice e il  risultato  
teoretico conclusivo.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Lucio Cortella, Congedo dal sapere assoluto

26

Bibliografia

‍Adorno Th. W. (2004), Dialettica negativa, Torino: Einaudi.
Andreozzi G. (2023),  Conciliazione delle autocoscienze e intersoggettività del sapere  

assoluto, in «Archivio di storia della cultura», XXXVI: 203-230.
Bodei R. (1987), Scomposizioni. Forme dell’individuo moderno, Torino: Einaudi.
— (2014), La civetta e la talpa. Sistema ed epoca in Hegel, Bologna: Il Mulino.
Brandom R. (2019), A Spirit of Trust: A Reading of Hegel’s Phenomenology, Cambridge 

(Mass.): Harvard University Press.
Cortella L. (2023), L’ethos del riconoscimento, Roma-Bari: Laterza.
‍Corti L. (2014), Ritratti hegeliani. Un capitolo della filosofia americana contemporanea, 

Roma: Carocci.
‍Geraets Th. (1984),  Lo spirito assoluto come apertura del sistema hegeliano, Napoli: 

Bibliopolis.
Hegel G.W.F. (1968), Scienza della logica, Bari: Laterza.
— (1983), Enciclopedia delle scienze filosofiche, Roma-Bari: Laterza.
— (2008), La fenomenologia dello spirito, Torino: Einaudi.
‍Heidegger M. (1968), Sentieri interrotti, Firenze: La Nuova Italia.
Kant I. (1974), Critica del giudizio, Roma-Bari: Laterza.
Pinkard T. (2013), La Fenomenologia di Hegel. La socialità della ragione, Milano-Udine: 

Mimesis.
‍Pippin R. (1989), Hegel’s Idealism. The Satisfaction of Self-Consciousness, Cambridge: 

Cambridge University Press. 
‍Ruggiu L., Testa I. (a cura di) (2003), Hegel contemporaneo. La ricezione americana di  

Hegel a confronto con la tradizione europea, Milano: Guerini e Associati. 
‍Vinci  P.  (1999),  “Coscienza  infelice”  e  “anima  bella”.  Commentario  della  

Fenomenologia dello Spirito di Hegel, Milano: Guerini e Associati.
— (2021), Spirito e tempo. Commentario della Fenomenologia dello spirito. Il sapere  

assoluto, Napoli: Istituto Italiano per gli Studi Filosofici Press. 



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

28

«La fenomenologia della coscienza filosofica». Il mémoire di Foucault su Hegel e 
l’essenza onto-sociale del sapere assoluto

Alberto Destasio, Università di Catania, alberto.destasio@outlook.it

Abstract
This essay examines Michel Foucault’s early engagement with Hegel in his 1949 mé-
moire La constitution d’un transcendantal historique dans la Phénoménologie de l’esprit 
de Hegel. It reconstructs Foucault’s interpretation of Hegel’s Phenomenology of Spirit as 
the exposition of a historical-transcendental field in which subjectivity and objectivity are 
mutually constituted through the development of consciousness. The analysis explores 
how this field culminates in absolute knowledge, conceived not as a subjective abstraction 
but as the immanent unity of thought and being within the social ontology of modernity. 
The essay further contrasts this early reading with Foucault’s later archaeological works, 
showing a shift from a unified philosophical totality to a plural, dispersed epistemic field. 
Finally, it argues that the absolute in Hegel does not entail an apologetic closure of history 
but functions as a speculative-critical structure enabling the ontological possibility of a 
transformative and emancipatory relation to the present. Against both transcendentalist 
and merely communicative interpretations, the paper defends the critical potential of 
Hegel’s concept of the absolute as a dynamic site of social rationality.

Keywords
Foucault;  Hegel;  Historical  Trascendental;  Absolute  Knowledge;  General  Intellect; 
Habermas.

1. Il trascendentale storico nella Fenomenologia hegeliana

1. L’11 giugno 1949, sotto la direzione di Jean Hyppolite, Michel Foucault presenta alla 
Sorbonne il suo mémoire in filosofia dal titolo La costituzione di un trascendentale stori-
co nella Fenomenologia dello spirito di Hegel1. 

Foucault apre questo suo lavoro giovanile ammettendo un truismo: Hegel non ha af-
frontato direttamente né il problema del trascendentale, né, tanto meno, quello del trascen-
dentale storico. Anzi, la sua filosofia, sin dalla Differenzschrift, ha avuto come obiettivo 
precipuo il superamento non solo delle filosofie della riflessione di Kant e di Fichte, ma 
anche della stessa problematica del trascendentale così come era stata istituita da Kant, os-
sia come questione cruciale, compito esclusivo, del sapere filosofico. In Fede e sapere, 
Hegel, servendosi del metodo della critica immanente, ossia valutando la coerenza interna 
tra i risultati di una certa filosofia e suoi presupposti, sostiene che Kant non ha mantenuto 
le sue più profonde e vere promesse speculative contenute nella dottrina dell’immagina-
zione trascendentale e nella dottrina dell’unità trascendentale dell’appercezione. Tuttavia, 
Hegel farà consapevolmente getto della problematica del trascendentale, che considererà 
sempre una funzione del pensiero finito, soggettivistico e intellettualistico. Un pensiero, 
cioè, incapace di cogliere la struttura metafisica dell’assoluto come unità speculativa di 
pensiero ed essere.

Ora, la dichiarazione di questo truismo è funzionale all’impostazione dell’esegesi fou-
caultiana. Secondo Foucault, il fatto che una certa filosofia ha evitato o non ha affrontato 

1 Su questo lavoro giovanile di Foucault cfr. Vuillerod (2022), Roberts-Garatt (2024).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

29

volutamente un problema, non assicura l’estraneità di tale filosofia rispetto a un campo 
problematico storicamente determinato (ad esempio il problema del trascendentale solle-
vato da Kant), il quale ha reso possibile, a guisa di un trascendentale storico, l’accadere 
filosofico delle filosofie successive. «È solo la costituzione di un trascendentale storico 
che può permettere di porre a un autore una questione alla quale egli stesso non ha risposto 
esplicitamente»2. La circolarità diallelatica di questa posizione è ammessa dallo stesso 
Foucault: si può porre il problema del trascendentale storico nella filosofia di Hegel sol-
tanto se questo problema è già risolto, cioè soltanto se il problema del trascendentale è già 
un tema che informa e orienta i sistemi di pensiero a venire. Meglio: è perché esiste  de 
facto qualcosa come un “trascendentale storico” che la filosofia di Hegel può essere inter-
rogata a partire da una problematica a cui essa non si è consacrata. La problematica del 
trascendentale e il problema del trascendentale storico provano la loro validità l’una me-
diante l’altro. O, per utilizzare il lessico del Foucault della seconda metà degli anni Ses-
santa, il problema del trascendentale inerisce all’“a priori storico” che colloca gli enuncia-
ti filosofici nel campo storico-epistemico della modernità. Una data esperienza storica, 
quale l’invenzione del trascendentale da parte di Kant, apre una problematica filosofica 
che stabilisce la condizione di possibilità delle future esperienze filosofiche. «Quando si 
passa da Kant ai suoi successori, non si passa da un momento della storia a un altro, ma si 
passa da un mondo di esperienze storicamente effettive (le opere di Kant), a un mondo 
possibile d’esperienza storica»3. Già da queste rapide considerazioni, appare evidente 
l’incidenza di questo lavoro giovanile sull’insieme di problematiche che verranno trattate 
in Le parole e le cose e ne L’archeologia del sapere (la concezione storica delle epistemi, 
la nozione di “a priori storico”).

2. Nel primo capitolo del mémoire, Foucault prova a definire gli elementi essenziali del 
campo trascendentale in Hegel. Una filosofia trascendentale deve presentarsi, anzitutto, 
come una filosofia dell’oggettività, in quanto è l’esigenza di fondare l’oggettività nel pen-
siero  a  rendere  necessario  il  pensiero  del  trascendentale.  Ma,  nota  subito  Foucault, 
l’oggettività, proprio perché va fondata e spiegata, non può essere limitata all’esperienza. 
Essa non coincide con una pura esteriorità contingente. L’oggettività è ciò a partire da cui 
un soggetto può fare un’esperienza conosciuta del mondo. Il problema della oggettività, in 
altri termini, chiama in causa il problema della relazione tra soggetto e oggetto. Il sapere 
trascendentale,  che  definisce  i  principi  costitutivi  dell’esperienza,  è  co-estensivo 
all’ambito della oggettività. Ogni indagine sulla problematica del campo trascendentale è 
sospesa tra questi due poli. Di qui la pluralità delle soluzioni. In Kant, le condizioni di di-
ritto, i principi costitutivi, sono la legittimazione del fatto dell’esperienza scientifica. «È la 
scienza, privata di fondamento, che impone la sua oggettività alla riflessione trascenden-
tale». Poiché l’esperienza della scienza è reale, e per ciò stesso possibile, Kant indaga il 
modo in cui le conoscenze scientifiche sono possibili. Kant ricorre a una doppia deduzio-
ne “dall’alto” e “dal basso” delle categorie, ma in entrambi casi è in questione un raddop-
piamento trascendentale dell’empirico, l’omologia infondata tra mondo degli oggetti e 
oggettività4. L’attività costituente si rivolge a una datità che, in quanto datità, è già da 

2 Foucault (2024, 65, traduzione mia). Com’è noto, all’interno della Hegel Forschung, sarà soprattutto Pip-
pin (1989) a leggere Hegel a partire dal campo problematico aperto da Kant. Egli individua nel capitolo sul 
sapere “assoluto”, e specie nell’espressione “forma dell’oggettività”, la massima eredità post-metafisica di 
Kant.
3 Foucault (2024, 65).
4 L’idea (già hegeliana) del trascendentale kantiano come mera re-duplicazione dell’empirico sarà al centro 
del capitolo “L’uomo e i suoi duplicati” de Le parole e le cose e verrà ripresa da Deleuze in Differenza e ri-
petizione all’interno di una critica serrata all’immagine del pensiero del riconoscimento e del senso comune. 
«Si diceva che bisogna giudicare l’Immagine del pensiero sulle sue pretese di diritto, non secondo le obie-
zioni di fatto. Ma per l’appunto, ciò che va rimproverato all’immagine del pensiero è di avere fondato un suo 



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

30

sempre costituita. I due percorsi della deduzione si giustappongono in un parallelismo in-
finito, impossibile da risolvere in unità. L’idealismo trascendentale è il rivestimento di un 
empirismo assoluto. Fichte, invece, per dissipare «l’equivoco empirista di Kant», ha reso 
l’oggettività il risultato dell’attività produttiva dell’Io. In questo modo, però, a misura che 
l’oggettività viene presa nell’infinita azione pratico-espansiva dell’Io, il sapere trascen-
dentale fichtiano, come rileverà Schelling nei suoi scambi polemici con Fichte, non può 
fondare alcuna filosofia della natura, perché il non-Io, in sé, non ha alcuna consistenza, al-
cuna autonomia5. Ma se il compito di un campo trascendentale è la definizione non solo di 
una totalità di esperienze costituente una natura, ma anche di un’attività trascendentale co-
noscitiva in cui si inscrive la possibilità dell’azione (e non il contrario), allora, in tal senso, 
neanche il pensiero di Fichte, per Foucault, istituisce un campo trascendentale consistente 
coi suoi principi. Foucault compendia così le differenze tra i due campi trascendentali 
kantiani e fichtiani: «in Kant, l’oggettività appariva troppo presto, perché era collocata al 
livello stesso del dato; in Fichte, essa appariva troppo tardi, malgrado l’apparenza, in un 
momento in cui l’attività trascendentale era già a pieno regime. In entrambi i casi, essa 
mancava  ciò  che  apparteneva  alla  sua  natura:  delimitare  il  campo  trascendentale» 
dell’oggettività6. 

Ora, in Hegel si squaderna uno scenario trascendentale radicalmente diverso e, per cer-
ti versi, risolutivo. Il soggetto, lungi dal fornire gli elementi costituenti dell’esperienza 
possibile, è inghiottito nell’esperienza reale della storia. Il soggetto è ciò per cui si dà 
qualcosa come l’esperienza. Il mondo, l’esperienza, sono delle espressioni reali del sog-
getto. L’oggettività è, anzitutto, l’unione dell’esperienza e del soggetto. «L’oggettività e il 
soggetto che conosce si sviluppano nel modo dell’azione reciproca»7. A ogni modificazio-
ne figurale della coscienza che conosce, corrisponde una nuova esperienza storica del 
mondo. Il rapporto soggetto-oggetto accade lungo un processo segnato dal negativo. Nel 
passaggio dal terzo al quarto capitolo della Fenomenologia, quando la coscienza perde sé 
stessa nell’oggetto, questa perdita diviene l’essenza della coscienza, il suo nuovo oggetto; 
per converso, quando la coscienza fa esperienza del mondo come di una realizzazione di 
una potenza soggettiva (la libertà, la moralità), a quel punto l’oggettività svanisce, e con 
essa il mondo che ha creato (l’anima bella). «Poiché esse appaiono come la negatività re-
ciproca l’una dell’altra, l’oggettività e la soggettività sono dei momenti fluttuanti contin-
genti di una realtà che resta; questa realtà che risiede tra queste due nozioni in movimenti 
è la Cosa stessa. [...] In altri termini, la coscienza riconosce nella cosa stessa una soggetti-
vità e una oggettività che fanno una cosa sola. È una compenetrazione dell’oggettivo e del 
soggetto, che si presenta immediatamente come oggettiva essa stessa, e si realizza al livel-
lo dell’oggettività»8. L’oggettività appare, pertanto, come la coscienza che ha ricono-
sciuto la sua opera nel mondo, al punto che la conoscenza di sé della coscienza è cono-
scenza del mondo. Il vero, che manifesta la verità, è la realtà di questa auto-appropriazio-
ne della realtà da parte dello spirito. Soggettività e oggettività divengono entrambi termini 
costituenti. «La coscienza in ciascuna delle sue figure nuove costituisce la sua oggettività, 
come la forma in cui essa si esprimerà, e, inversamente, l’oggettività costituirà la soggetti-
vità, poiché essa ne è la verità, e poiché, senza di essa, quest’ultima non arriverebbe a rea-
lizzarsi»9. Nella ragione, la soggettività è la forma nella quale lo spirito appare a sé stesso. 

supposto diritto sull’estrapolazione di taluni fatti, e di fatti particolarmente insignificanti, attinenti alla bana-
lità quotidiana stessa e al Riconoscimento, come se il pensiero non dovesse cercare i propri modelli in av-
venture più strane e più compromettenti. [...] Kant ricalca così le strutture dette trascendentali sugli atti em-
pirici di una coscienza psicologica» (Deleuze 1971, 220-221).
5 Cfr. Schelling (1986).
6 Foucault (2024, 77-78).
7 Ivi, 80.
8 Ivi, 81.
9 Ibidem.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

31

In tal senso, superando la definizione kantiana, per Hegel la verità «non è un nuovo modo 
di rapportarsi allo stesso oggetto, né soprattutto lo stesso modo di rapportarsi a un nuovo 
oggetto», secondo lo schema ancora concordanziale e intellettualistico della adaequatio. 
Essa è il «sapere dei rapporti che la coscienza ha da sempre avuto col suo oggetto»10. Così, 
il sapere non è costituzione di un’esperienza pre-determinata, ma esperienza stessa di sé, 
che la Fenomenologia rende oggetto di un sapere atto a costruire il sistema. La Fenome-
nologia è la storia genetica del trascendentale, il sapere del processo di costituzione del sa-
pere di sé equivalente al mondo, nonché la condizione di possibilità del sistema. Questo è 
il nucleo del trascendentale hegeliano, l’unico trascendentale possibile iuxta propria prin-
cipia (secondo Foucault). Il trascendentale hegeliano, infatti, è costruzione del sapere in 
quanto costruzione dell’oggettività: il primo è il nucleo veritativo della seconda, laddove 
la seconda è il teatro dell’effettualità del sapere.

Ne viene che nell’idea hegeliana del sapere vi è la perfetta compenetrazione dinamica 
del  trascendentale  e  dell’empirico,  ove  uno  non  ha  un  primato  deduttivo  sull’altro. 
L’esposizione di questo campo trascendentale, che culmina nel sapere assoluto, avviene, 
secondo Foucault, attraverso un doppio metodo parallelo: progressivo e regressivo. Nella 
prima strada, la coscienza estende vieppiù le proprie determinazioni: si passa dalla co-
scienza sensibile, la più vuota proprio in quanto rivolta alla mera singolarità contingenti 
dei dati, al soggetto infinitamente complesso di una esperienza più ricca (come l’esperien-
za religiosa). In questo percorso, la coscienza conquista, mediante il sapere, l’intera espe-
rienza mondana, ma perché quest’ultima coincide sempre più col sapere. Questa prima via 
sintetica, in cui è in gioco l’estensione dell’esperienza del soggetto, è raddoppiata da un 
percorso regressivo «che mostra come l’estrema esteriorità del soggetto e dell’oggetto è, 
in realtà, una pura e semplice interiorità», espressa nella limpida uguaglianza Io=Io. La 
Fenomenologia, pertanto, è percorsa da una progressione empirica e da una regressione 
trascendentale. A misura che la coscienza fa esperienza del mondo, essa, al contempo, 
come spirito assoluto, fa esperienza di sé, approfondisce il sapere di sé come sapere del 
mondo. Il coglimento di molte determinazioni ha come correlato la semplicità pluri-
mediata dell’astratto. L’identità Io=Io è un’espressione che indica questo doppio movi-
mento simultaneo di assorbimento del mondo e di approfondimento di sé da parte dello 
spirito: il sapere di sé dello spirito è sapere del mondo, perché il mondo, al termine del per-
corso di acquisizione/arricchimento esperienziale della coscienza, non è più altra cosa dal 
sapere. Questo è il nucleo della dottrina hegeliana della completa immanenza dell’attività 
dello spirito. Lo spirito non rimane al riparo dalle proprie estrinsecazioni, intese come ca-
dute, al modo della costruzione schellinghiana del rapporto tra determinazioni mondane e 
Assoluto. Lo spirito hegeliano è tanto esteso nella realtà, quanto approfondito riflessiva-
mente in sé stesso. Richiamiamo, a tal proposito, un noto testo della Prefazione alla Feno-
menologia:

La forza dello spirito è grande solamente quanto lo è la sua estrinsecazione; la sua profondi-
tà è proporzionale solamente al suo coraggio di espandersi e perdersi mentre si esplica11.

L’oggettività del mondo è l’oggettività del sapere, ma di un sapere che in tanto è sapere di 
sé, in quanto è sapere del mondo. Così come lo spirito si sa nel mondo, il mondo, indistin-
guibile dal sapere di sé dello spirito, sa sé stesso nel sapere universale della coscienza. Ma 
l’esperienza del mondo da parte della coscienza è esperienza convertibile in sapere uni-
versale perché, lungo il percorso storico, l’essere del mondo è divenuto in sé astrazione, 
universalità concreta. Il sapere assoluto è un sapere necessario perché l’universale non è 

10 Ivi, 89.
11 Hegel (2013, 59).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

32

più la funzione sintetica dell’Io-penso kantiano, ossia di una forma della riflessione ester-
na, ma la cifra ontologica dell’essere sociale del mondo moderno, che lo spirito riconosce 
come sua propria creazione, non come insieme di datità contingenti. Lo spirito in tanto si 
eguaglia al mondo in quanto il mondo ha già assunto in sé, nel percorso esperienziale della 
coscienza, le determinazioni essenziali dello spirito, ossia l’universalità e il sapere: perché 
l’oggettività mondana è fondata sul sapere. Ed è per questa ragione che il sapere assoluto 
può essere presso di sé nell’essere-altro. Ma ritorneremo a breve su questo punto. 

Per Hegel, questo sapere trascendentale che sa sé stesso come il mondo, contiene in lui  
qualcosa che non è sapere, ma che è mondo: questo qualcosa, è la totalità delle esperienze, è 
il corso degli eventi attraverso il quale si costituisce il sapere assoluto12.

Nel sapere assoluto, si realizza pienamente la dimensione del per-noi hegeliano come to-
talità saputa e mediata dell’esperienza. In tal senso, il per noi=sapere assoluto è il vero 
luogo dell’attività trascendentale nella sua funzione costitutrice, che salva la continuità tra 
in-sé  e  per-sé.  «L’essere-per-noi,  in  quanto  manifesta  la  costituzione  trascendentale 
dell’esperienza, non si deve situare in rapporto a ciò che è questa esperienza per sé stessa, 
né in rapporto a ciò che essa è in verità in un sapere più profondo. [..] Questo “noi”, di cui 
abbiamo visto che era all’inizio la coscienza ideale di un soggetto che avrebbe realizzato 
la totalità dell’esperienza, finisce dunque per rivelarsi come il soggetto trascendentale che 
costituisce l’esperienza, ma che appare come tale soltanto nell’investigazione fenomeno-
logica»13. L’esperienza per-noi è il campo trascendentale che consente l’esposizione del 
movimento tra in-sé e per-sé. Ma, a ben vedere, questo campo non equivale alla coscienza 
empirica del filosofo che ricostruisce la totalità del percorso della coscienza. Foucault 
contesta l’interpretazione che il giovane Marx fornisce del sapere assoluto, secondo cui 
quest’ultimo è il culmine soggettivo e puramente teoretico dell’intera esperienza della co-
scienza, incarnata nel filosofo Hegel. Per Foucault, cioè, la realtà concreta del sapere asso-
luto non è la realtà di una soggettività astratta e di un puro sapere, né la dimensione indivi-
duale, umana troppo umana, dello sguardo hegeliano. Inoltre, ancora contra Marx, il sape-
re assoluto non è il luogo del superamento irreale dell’oggettività svanita nel sapere, di 
una natura che è falsa natura, tale per cui il lavoro dello spirito hegeliano è soltanto un la-
voro dell’astrazione e del puro pensiero. Riprendendo le pagine conclusive della Scienza 
della logica sull’idea assoluta e quelle dell’Enciclopedia sul passaggio dalla logica alla 
natura, Foucault mostra che lo spirito assoluto non “scopre” la natura nelle forme del pas-
saggio e della negatività dell’essere-per-altro. L’idea non diviene la natura: essa si conce-
de a ciò che già è, cioè natura. L’idea risuona costantemente in una dimensione naturale di 
sé. «E lungi dall’essere questo luogo scisso tra la necessità dell’Idea discesa fino alla natu-
ra e il caso contingente della materia, in luogo di essere quel misto platonico, in cui l’esse-
re, per sua sfortuna, si rende poroso al non-essere, la Natura ha la stessa realtà, la stessa li-
bertà dell’Idea assoluta stessa: essa non è la caduta della libertà nell’universo mistificato 
della contingenza, essa è il movimento attraverso il quale l’Idea si affranca e attraverso il 
quale anche la natura afferma il suo affrancamento»14. Una volta che lo spirito, che si ad-
dolora alienandosi nella natura, si coglie come sapere assoluto e si riconosce in ciò che gli 
è, inizialmente, più estraneo, esso appare a sé come l’identità del soggetto e dell’oggetti-
vo. Nel sapere assoluto come trascendentale costituente, unità di soggettivo e oggettivo, 
ciò che nel corso della storia appariva nella forma della presupposizione, del superamen-
to, del passaggio, dell’alienazione e della passione, appare ora come simultaneo. Idea 

12 Foucault (2024, 125).
13 Ivi, 181.
14 Ivi, 193.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

33

logica, natura e spirito si muovono in un rapporto circolare e in reciproca contemporanei-
tà15. Non vi è alcun passaggio mistico-creazionale dall’idea logica alla natura. Foucault 
riconosce opportunamente l’origine schellinghiana di questa interpretazione vulgata della 
struttura enciclopedica (cfr. le  Münchner Vorlesungen), che ritorna anche nel giovane 
Marx16. 

Così, per Foucault, la Fenomenologia, esponendo il percorso in cui la coscienza arriva 
a conoscersi come sapere assoluto (che è anche sapere e saper-si del mondo e della totalità 
oggettiva), è il trascendentale storico che costruisce la possibilità del sistema. 

A conclusione del suo mémoire, Foucault riassume in questo modo gli obiettivi della 
sua ricerca:

La Fenomenologia dello Spirito non è né prefazione, né parte del sistema hegeliano; essa è 
la ricerca di ciò che rende possibile la totalità di un sistema del pensiero che si vuole presen-
tare come scienza. Essa è il primo passo che permetterà a un pensiero di essere sistematico 
senza contraddizione. [...]

Questo fondamento del sapere sistematico la Fenomenologia lo scopre in un “Sapere asso-
luto”, che non è pienezza di contenuto, ma “luogo concettuale” indeterminato, adeguato a 
una coscienza (il Sé) la cui l’intera attività si esprime in un “Io so”. Questa coscienza, luogo 
elementare, l’abbiamo chiamata soggettività trascendentale17.

15 A questo proposito, Hyppolite nota che «spesso si è rimproverato Hegel di passare arbitrariamente dal  
Logos alla natura. Si è detto che una simile deduzione della natura a partire dal Logos era inintelligibile. 
Come può il pensiero che è solo puro pensiero generare la natura? A noi però sembra che in questa forma il 
problema sia mal posto e che tale critica non tocchi il sistema hegeliano. Logos e natura si presuppongono a 
vicenda: l’uno non si pone senza l’altra. Immaginare una qualunque causalità del Logos, qual si sia, che pro-
duca la natura, è assurdo. La stessa parola creazione, dice Hegel, è una parola del rappresentare, e quando il 
filosofo stesso parla di un regno del puro pensiero anteriore alla creazione della natura e di uno spirito finito, 
egli si conforma a questo linguaggio rappresentativo. [...] Se dunque l’Assoluto si pone come Logos, ciò si-
gnifica che esso si nega come natura, e con ciò stesso si oppone alla natura: nell’escludere da sé la natura, da 
parte sua, è l’intero che si nega come Logos, e dunque gli si oppone e lo presuppone» (Hyppolite 1972, 741-
742).
16 Sulle ragioni della scelta hegeliana di esporre il contenuto dell’Enciclopedia attraverso una forma sillogi-
stica ancora “naturalistica” (in quanto ha il sapere naturale come medio), si veda la ricostruzione dello sta-
tus quaestionis e la proposta interpretativa di Bodei (2014), con relativa bibliografia. Su Marx e Schelling, 
cfr. la classica ricerca di Frank (1975).
17 Foucault (2024, 197). Foucault, influenzato dalla lettura heideggeriana di Kant, troverà questo trascen-
dentale “pieno di mondo” nell’Antropologia kantiana, da lui tradotta nel 1964 come tesi complementare di 
dottorato. L’oggetto dell’Antropologia è il regno dell’auto-affezione di sé da parte di un io determinato. 
«L’Antropologia è la regione in cui l’osservazione di sé non accede né a un soggetto in sé, né all’Io puro del-
la sintesi, ma a un io che è oggetto, e presente nella sua esclusiva verità fenomenica. Ma questo io-oggetto, 
offerto al senso entro la forma del tempo, non è per altro estraneo al soggetto determinante, poiché in fondo 
non è altro che il soggetto così come è affetto da sé stesso. [...] Essa sarà dunque al contempo: analisi del 
modo in cui l’uomo acquisisce il mondo» (Foucault 2010, 25, 37). Tuttavia, secondo Foucault, l’Antropolo-
gia è il correlato necessario dell’impresa critica: entrambe, infatti, si pongono il problema di «pensare, ana-
lizzare, giustificare e fondare la finitudine, in una riflessione che non passa per un’ontologia dell’infinito, e 
non si giustifica come una filosofia dell’assoluto» (ivi, 91). Entrambi i saperi, inoltre, condividono la mede-
sima illusione: al modo che la dialettica trascendentale applica i principi dell’intelletto finito al di là dei limi-
ti dell’esperienza, riempiendo l’infinito della ragione col sapere finito, l’antropologia, ripiegando la finitu-
dine su sé stessa, indaga «l’originario in cui si fonda», il proprio fondamento indisponibile. Nel corso del 
1953-1954 Phénoménologie et psychologie (Foucault 2021), Foucault vedrà nella fenomenologia husserlia-
na la più radicale tematizzazione anti-psicologistica del rapporto tra trascendentale e mondo.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

34

2. La struttura onto-sociale del sapere assoluto

1. Dopo aver ripercorso rapidamente i punti salienti del mémoire, possiamo compiere al-
cune osservazioni critiche. Anzitutto, va rilevato che lo scopo essenziale di questa lettura 
foucaultiana di Hegel, in cui il sapere assoluto è il trascendentale storico dell’esposizione 
sistematica, è l’affermazione dell’autonomia del sapere filosofico «a dispetto di tutte le 
fenomenologie possibili», di tutti i saperi filosofici regionali, irrelati l’un l’altro. Sta qui, 
per Foucault, la differenza principale tra Husserl e Hegel: «là dove Ideen cercano di dissi-
pare la sfera della riflessione filosofia come regione indipendente, Hegel afferma nel Sa-
pere Assoluto la legittimità di questo livello del pensiero. La Fenomenologia dello Spirito 
tutta intera può essere interpretata come la fenomenologia della coscienza filosofica»18. Ci 
pare una lettura corretta: la possibilità del sistema è sospesa all’esistenza di un’autonomia 
sovrana della filosofia.  Solo così le scienze trattate dall’enciclopedia possono essere 
scienze filosofiche, vale a dire scissioni del concetto e dell’idea assoluta nei vari ambiti 
oggettuali indagati dai singoli saperi. Ma, com’è noto, il Foucault successivo, specie il 
Foucault de Le parole e le cose, se manterrà un approccio plurale-comparativo all’analisi 
dei saperi, al contempo smarrirà sia l’autonomia sovrana del filosofico, sia – proprio per 
questo – l’auto-movimento sistematico dei saperi nella esposizione filosofica, i loro nessi 
interni19. Di fatti, ne Le parole e le cose e ne L’archeologia del sapere, le epistemi indica-
no delle pluralità di saperi distribuiti nella forma di un cumulo, riuniti a posteriori in insie-
mi di enunciati irriducibili a unità, privi di relazione interna, e confrontabili solo attraver-
so dei tratti ricorsivi. I saperi in una data episteme non si disperdono in riferimento 
all’interiorità «di una intenzione, di un pensiero o di un soggetto», a una figura della co-
scienza nello sviluppo dello spirito. L’insieme di positività scientifiche, che formano un a 
priori storico, «definisce un campo in cui si possono eventualmente manifestare delle 
identità formali, delle continuità tematiche, delle traslazioni di concetti, dei giochi pole-
mici. [...] La ragione per utilizzare questo termine un po’ barbaro è che questo a priori  
deve spiegare gli enunciati nella loro dispersione, in tutte le faglie aperta dalla loro non 
coerenza, nel loro reciproco sovrapporsi e sostituirsi, nella loro simultaneità che non è 
unificabile e nella loro successione che non è deducibile»20. In questo modo, i saperi sono 
saperi finiti, mere giustapposizioni di nozioni e materiali trovati in guisa contingente. In-
somma, ciò che Foucault dismette (consciamente) nella sua teoria archeologica, e nell’uso 
di concetti come “a priori storico”, “archivio” ed “enunciato”, è proprio il concetto hege-
liano di totalità, il quale è garante del passaggio immanente tra le figure fenomenologiche 
e tra i concetti delle scienze filosofiche, afferenti a diversi ambiti oggettuali dello spirito e 
di un’unica scienza del pensiero. Per Hegel, infatti, una scienza come parte determinata di 
un «philosophisches Ganze» è un singolo circolo che, «essendo entro sé una totalità», pie-
ga in sé il confine del suo elemento e «fonda una sfera ulteriore»21.

Per quanto concerne, invece, la lettura trascendentalista della Fenomenologia proposta 
dal giovane Foucault, occorre svolgere alcune considerazioni. In primo luogo, l’idea del 
sapere assoluto come unità del soggettivo e dell’oggettivo, e dunque come campo trascen-
dentale irriducibile a una pura riflessione esteriore, a una singola soggettività, ci pare rice-
vibile. Essa esprime efficacemente, con un linguaggio non propriamente hegeliano, la co-
stituzione del mondo dell’esperienza della coscienza come auto-costituzione dello spirito 
mediante  il  sapere  di  sé.  In  un  sapere  assoluto  così  inteso,  la  costituzione  storica 
dell’oggettività non è separabile dalla costituzione di quella soggettività che conosce e de-
termina l’oggettività, a misura che approfondisce il sapere di sé attraverso un’esperienza 

18 Foucault (2024, 203).
19 Su questo punto si veda la nota di Rametta (2025). 
20 Foucault (1971, 148).
21 Hegel (1996, 121).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

35

storica. Nel campo trascendentale hegeliano, eguagliato al sapere assoluto, è in questione, 
a nostro avviso, il “pensiero oggettivo”, ossia il vero contenuto del sapere logico. 

Tuttavia, sebbene la Fenomenologia, in quanto sistema della scienza, è ciò che rende 
possibile, proprio mediante il campo del sapere assoluto, la costituzione enciclopedica, la 
dimensione del sapere assoluto non ci pare riducibile a un vuoto di contenuto, a «un uni-
verso inesplorato» di contenuti in potenza, che va in seguito mappato mediante la carto-
grafia enciclopedica. In altre parole, volendo applicare retroattivamente la grammatica 
concettuale de L’archeologia del sapere al mémoire, il sapere assoluto non è riducibile 
alle regole di formazione degli enunciati enciclopedici, «il sistema generale della forma-
zione e della trasformazione degli enunciati». Il sapere assoluto non può coincidere sol-
tanto con le condizioni di possibilità dei saperi enciclopedici come spazi di auto-riflessio-
ne dello spirito. Per quanto Foucault dia enfasi al carico di oggettività e di realtà di cui è 
gravido il sapere assoluto, ci pare che l’identificazione di quest’ultimo con un campo tra-
scendentale non riesca a esprimere la cifra ontologica, onto-sociale, della dimensione del 
sapere assoluto. Con ciò vogliamo intendere che il sapere assoluto, ancor prima di appari-
re, eventualmente, come una superficie d’iscrizione trascendentale atta a svolgere la tota-
lità dei concetti dei saperi, è un luogo reale dell’essere sociale in cui accade la sussunzio-
ne, sotto un’unica scienza del concetto, di tutti i saperi, di tutte le esperienze reali e teori-
che, e di ogni possibile fondazione filosofica dei saperi. Questo luogo, che Hegel – certo – 
non ha mai nominato in quanto tale, ma di cui aveva già il referente reale, corrisponde, a 
nostro avviso, al cronotopo della modernità capitalistica, al modo capitalistico della pro-
duzione, spazio reale di unificazione/sussunzione delle scienze. Cerchiamo di motivare 
meglio quest’assunto. 

Nell’VIII capitolo della  Fenomenologia, Hegel afferma che, nel sapere assoluto, il 
contenuto completo di tutte le figure precedenti, ossia il Sé, trova la forma del Sé. È il sa-
pere di sé dello spirito come contenuto storico oggettivo che si congiunge con la forma del 
Sé: Io=Io22. Il Sé del sapere trova la realtà nel proprio sé. In tal senso, lo spirito «permane 
all’interno del proprio concetto grazie a questa realizzazione»23. Il sapere concettuale è lo 
spirito che sa sé stesso nella figura di sé: è un’auto-configurazione dello spirito. La verità 
dello spirito e del mondo, cioè il suo raccoglimento nel sapere, si eguaglia alla forma del 
sapere sé stesso. Così, il concetto, il sapere sono divenuti «la forma dell’oggettività»24. 
Dal punto di vista del sapere assoluto, l’essenza del mondo reale appare per quello che è, 
ossia come sapere, compiuta razionalizzazione. Qui, in vero, non è in questione alcuna 
soppressione dell’oggettività, ma l’esibizione del suo apparire necessario, effettuale, nel 
momento in cui si è guadagnata la dimensione del sapere assoluto. Nel punto di massima 
totalizzazione e unificazione del sistema storico del mondo come esperienza della co-
scienza, l’oggettività reale si dà nella forma del sapere e della scienza. «Lo spirito che, in 
questo elemento, appare alla coscienza, vale a dire lo spirito che in tale elemento è prodot-
to dalla coscienza, è la scienza». Il sapere assoluto come forma dell’oggettività non cessa 
di apparire alla coscienza e di essere prodotto dalla coscienza come scienza. Nelle linee 
seguenti, Hegel dichiara la consistenza aoristica, storicamente puntuale, di questo appari-
re e di questa produzione. Lo spirito, cioè, può apparire come scienza nella sua configura-
zione più recente e ricca, alla fine del suo percorso (che il “per noi” del filosofo-Hegel 
espone entro il suo posizionamento storico), e tosto che ha raggiunto una estensione uni-
versale.

Per quanto riguarda invece l’esistenza del Concetto, occorre dire che, nel tempo e nella real-
tà, la scienza non appare prima che lo spirito sia pervenuto a questa consapevolezza di sé 

22 Per un commentario recente di questo capitolo, cfr. Vinci (2021). 
23 Hegel (2013, 1049).
24 Ibidem.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

36

stesso. In quanto spirito che sa ciò che esso è, lo spirito non esiste mai e in nessun luogo se 
non dopo il compimento del suo lavoro25.

E qualche linea in seguito:

Pertanto, finché lo spirito non si compie in sé, finché non si compie come spirito nel mondo, 
esso non può raggiungere la propria perfezione come spirito autocosciente26. 

Ora, questa concentrazione dell’oggettività nel sapere, e di tutte le scienze in un unico 
plesso epistemico sistematico (la scienza filosofica), ci pare un processo omologo alla 
sussunzione dell’oggettività naturale e delle scienze sotto il comando capitalistico. Sovra-
nità dell’autonomia del filosofico, come campo di totalizzazione dei saperi, e appropria-
zione capitalistica delle scienze, sono due aspetti della medesima realtà, del medesimo 
presente. Il presente capitalistico è condizione di realtà dell’enciclopedia. «Il Tutto della 
filosofia costituisce veramente un’unica scienza, ma essa può essere considerata anche 
come un tutto di parecchie scienze particolari». Ma un vero insieme enciclopedico differi-
sce da «un’enciclopedia abituale» per il fatto che la seconda è un mero aggregato di scien-
ze «assunte in modo accidentale ed empirico»27, assemblate in modo esteriore, laddove la 
prima è percorsa da un principio unificante: la totalità dell’esperienza dello spirito che, 
nella modernità capitalistica come sua condizione storica, sa sé stesso e sussume sotto di 
sé l’intero sapere28. 

 
Come lo sfruttamento accresciuto della ricchezza naturale mediante semplice aumento del-
la  tensione  della  forza  lavoro,  così  la  scienza  e  la  tecnica  costituiscono una  potenza 
dell’espansione del capitale indipendente dalla grandezza data del capitale in funzione29. 

Lo sviluppo delle macchine per questa via ha luogo, però, solo quando la grande industria 
ha già raggiunto uno stadio avanzato e tutte le scienze sono prigioniere al servizio del capi-
tale. [...] Lo sviluppo della scienza della produzione, in particolare della scienza naturale, e 
con essa di tutte le altre, è a sua volta di nuovo in rapporto allo sviluppo della produzione  
materiale30. 

A questo proposito, Badaloni scrive che nella filosofia di Hegel vi è «la ritraduzione, entro 
il dominio della teleologia, delle nuove tecniche usate dalla scienza; dall’altro la capacità 
di riflettere, entro ciò che possiamo chiamare dialettica teleologica, l’uso finalizzato della 
scienza realizzato praticamente entro gli esistenti rapporti sociali»31. Sempre per Badalo-
ni, l’acquisizione speculativa di questa struttura teleologico-scientifica importa una «giu-
stificazione dell’esistente. [...] La verità al di là del tendere dell’Idea è la calma accettazio-

25 Hegel (2013, 105). 
26 Ivi, 1055.
27 Hegel (1996, 121-123).
28 Qui riprendiamo esplicitamente le tesi di De Giovanni (1970). L’omologia tra capitale e Geist hegeliano è 
stata messa a tema, con percorsi teorico-argomentativi ovviamente differenti, dai classici Reichelt (1973), 
Backhaus (2008), Colletti (1969, 403-444), e più di recente, tra altri, da Arthur (2004). Tuttavia, la nostra 
ipotesi è ben diversa. A nostro avviso, al di là dell’omologia in questione, nel pensiero di Hegel si può tro-
vare altresì la posizione del problema del controllo libero e razionale del sistema dei saperi. 
29 Marx (2013, 635).
30 Marx (1968, 298). Jameson (2010, 4) propone di identificare il sapere assoluto hegeliano con il general  
intellect di Marx. Questa equivalenza è stata ripresa, con argomenti kojèviani, anche da Cacciari (2023, 
242-243). Sul general intellect come nuova forma del lavoro vivo, cfr. Virno (2002). 
31 Badaloni (1972, 50).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

37

ne della struttura che lo comprende»32. In Hegel vi sarebbe, pertanto, una tendenza a ridur-
re gli strumenti conoscitivi acquisiti nella totalizzazione enciclopedica alla misura dei rap-
porti sociali esistenti, dei quali si fa apologia inscrivendoli in una struttura teleologica 
orientata al concetto e naturalizzata. Il confluire, cioè, di tutti i momenti della scienza nel-
la dimensione auto-telica e impersonale dell’idea assoluta, elude «la possibilità del rove-
sciamento» del plesso sociale in cui tali momenti vengono totalizzati e impiegati. 

Sorgono ulteriori quesiti: siamo certi che il campo del sapere assoluto escluda la possi-
bilità, quanto meno problematica, di uno scioglimento oppositivo tra l’uso del sapere uni-
ficato e il plesso dei rapporti sociali esistenti? In riferimento all’ipotesi di Badaloni, la di-
mensione dell’idea assoluta significa la mera contemplazione finalizzata, automatica, im-
mota e apologetica di questi rapporti sublimati? E a proposito dei problemi sollevati da 
Foucault nel suo mémoire: non è forse il riconoscimento e il mantenimento della determi-
nazione ontologica, onto-sociale del sapere assoluto ad assicurare, contro ogni lettura tra-
scendentalista, le potenzialità critiche della filosofia speculativa hegeliana?

2. Concentriamoci sulla prima domanda. Nel capitolo sull’idea assoluta, Hegel offre 
una prospettiva sulla membratura enciclopedica. È un passo celeberrimo. A motivo del 
grounding retrospettivo del metodo, in cui il cominciamento mediato, imperfetto, viene 
superato nel «venire a sé stessa» dell’Idea come totalità concreta, sistema del mondo e del 
concetto, la scienza delle scienze si presenta «come un circolo attorto in sé, nel cui comin-
ciamento, il fondamento semplice, la mediazione ritorce la fine»33. Ma è per via della na-
tura anulare, entro sé mediata e riflessa, che il contenuto effettivo del metodo è momento 
del sistema di scienze, e il circolo maggiore, quello dell’idea assoluta, è un «circolo di cir-
coli». In questa ricorsività ologrammatica34, ogni circolo corrisponde a ogni singola scien-
za, la quale, come contenuto animato dal metodo dialettico, si ripiega in sé «e in quanto 
ritorna nel cominciamento proprio è insieme il cominciamento di un nuovo membro». Di 
qui la possibilità del legame e del passaggio immanente di tutte le scienze unificate. La 
fine dell’esposizione dei momenti concettuali di una scienza è l’inizio di una scienza suc-
cessiva, secondo livelli progressivi e vieppiù complessi di coglimento di sé: dalla fisica 
alla scienza dello Stato alla filosofia. Anche qui, pertanto, Hegel afferma il carattere non 
cumulativo del sistema enciclopedico. I momenti dell’enciclopedia non si assommano in 
una catasta, ma sono ordinati secondo un principio unificante, che determina l’unità del 
mondo a misura che quest’ultimo costituisce l’unità di sé. Le singole scienze stanno in una 
totalità, e non in un aggregato; esse sono attraversate da una forza soggettuale, immanente 
a sé e ai saperi del mondo. Questa forza, come detto, irradia effetti di unità, è cervello di 
comando della pluralità entro sé relata dei saperi, è istanza di organizzazione della totalità 
concreta che è il mondo sociale. In altre parole, il metodo e il sistema sono tali soltanto in 
virtù di questa potenza soggettuale di controllo. Stiamo parlando della figura concettuale 
della «pura personalità» introdotta da Hegel in un testo appena precedente quello citato. 
Nel testo in questione, Hegel scrive che, una volta che l’universale è «comunicato alla ric-
chezza del contenuto» della totalità concreta, al punto che ogni determinazione è un auto-
conoscersi dell’idea, «ogni nuovo grado dell’andar fuori di sé è anche un andare in sé». 
«La maggiore estensione è parimenti una più alta intensità». È un aspetto che abbiamo già 
incontrato. Ne viene che la ricchezza di contenuti, a cui è stata impressa la forma dell’uni-
versale, «è il più concreto e il più soggettivo, e quello che si ritira nella più semplice pro-
fondità è il più potente e invadente»35. Hegel definisce questo soggetto inglobante l’intera 
realtà «il liberissimo»: esso è pura trasparenza e immanenza a sé, collezione infinita, in 

32 Ivi, 51.
33 Hegel (2004, 955).
34 Cfr. Chiereghin (2012).
35 Hegel (2004, 953-954).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

38

quanto auto-riferita, di universalità reali. Ma questa trasparenza stabilisce l’apertura e la 
visibilità reciproche tra individuo e universale, coscienza e sapere assoluto: la trasparenza 
assicura una disponibilità comune – emancipata da zone di opacità e da prese eteronome – 
del governo del sistema del mondo. È una libertà impossibile da coartare, ma che si oppo-
ne entro sé senza posa e si espone a dei limiti saputi e non subìti36. È liberazione, poiché è 
arrivata a superare, secondo una dialettica e un calvario storici, la negazione esterna e 
l’alterità irriflessa che la limitano. È libero e saputo auto-abbandono di sé a una soglia na-
turale che appare già da sempre conservata nell’auto-movimento immanente dell’idea as-
soluta. Lo spirito non cessa di rituffarsi, anche in forme oppositive, nella natura. La «sicu-
rezza» con cui questa forza può licenziare sé stessa e offrirsi all’esterno è la certezza  
dell’oltrepassamento dei vincoli, è scioglimento da ogni condizionamento. Di fatti, il sa-
pere assoluto, a nostro avviso, non è né, come vuole Bloch, un «ricordo interiorizzato», 
irrigidito e privo di attività del divenire dello spirito37, né, come nella interpretazione kojè-
viana, una “saggezza” universale, che genera uno Stato mondiale omogeneo, libero da 
contraddizioni e lotte interne e foriero di una nuova animalità (in quanto il rapporto oppo-
sitivo soggetto-oggetto ha ceduto il passo a un controllo totalmente razionalizzato della 
natura in una dimensione post-storica)38. Il campo dell’idea assoluta, al contrario, è quello 
in cui appare il senso e la direzione del processo di liberazione dalla positività indefessa: è 
il livello logico-speculativo in cui la storia appare e può essere vista, finalmente, come una 
costellazione di tentativi di realizzazione oppositiva della “pura personalità” dell’univer-
sale, la quale importa il rifiuto di ogni forma di dominio e di appropriazione eteronoma 
della effettualità.

E così domandiamo, ma solo al modo di una serie di ipotesi: siamo certi che in questa 
dimensione si compia, secondo il parere di Badaloni, la piena giustificazione dei rapporti 
sociali esistenti? Questi ultimi corrispondono alle determinazioni del “liberissimo” e della 
“sicurezza” che Hegel attribuisce alla pura personalità dell’idea assoluta? L’idealità del 
sistema, lungi dal coincidere con l'accettazione della realtà senza coscienza, non è anche 
un dispositivo di modulazione, la possibilità stessa della discrasia tra concetto e la realtà39, 

36 Slavoj Žižek esprime questo punto con una formula di grande pregnanza. «Il sapere assoluto è il ricono-
scimento finale di un limite “assoluto”, nel senso che non è determinato o particolare, non è un ostacolo o un 
limite “relativo” al nostro sapere che noi possiamo individuare chiaramente in quanto tale. “In quanto tale” 
esso è invisibile perché è il limite dell’intero campo di visibilità – quella chiusura del campo che, dall’inter-
no del campo stesso (e noi siamo sempre, per definizione, al suo interno, perché in un certo senso questo  
campo “è” noi stessi), non può che apparire come il suo opposto, come la vera e propria apertura del campo» 
(Zizek 2013, 436). Tuttavia, noi prendiamo le distanze (per lo meno tematicamente) dalle letture psicanaliti-
che e post-žižekiane di Hegel, per esempio quella sviluppata da Comay, Ruda (2018), la quale vede nel sa-
pere assoluto hegeliano le intermittenze, i blocchi e le svolte improvvise del desiderio freudiano. A nostro 
avviso, questa attribuzione di elementi dans tous le cas propri del pensiero finito allo speculativo hegeliano, 
se da una parte offre una versione “debolista” della metafisica hegeliana dell’assoluto (a misura che ne pone 
in crisi i predicati dell’infinitezza, dell’auto-telicità e della libertà), dall’altra ripropone surrettiziamente, 
senza volerlo, quella contrarietà verso le strutture propriamente speculative e di “filosofia dell’identità” di  
Hegel che accomuna gli ambiti più disparati della cultura filosofica del XX secolo (lo heideggerismo, 
l’ermeneutica gadameriana, Adorno, il Lukács dell’Ontologia dell’essere sociale, Habermas, la filosofia 
francese del secondo dopoguerra di Foucault, Deleuze e Derrida). 
37 Bloch (1975, 513). 
38 Cfr. Kojève (1996, 355-553).
39 Ma tale discrasia, che consente l’auto-motilità della sostanza storica, può essere concettualizzata solo at-
traverso l’auto-trasparenza dell’idea assoluta (che assicura finanche il coglimento assoluto dei propri limiti, 
dunque l’intima e costante disponibilità dell’idea assoluta a passare in altro). In tal senso, diversamente da 
quanto sostiene Žižek, al modo che “auto-trasparenza” non è un sinonimo di “riconciliazione conclusiva”, 
in cui un «Soggetto assoluto si appropria di o interiorizza ogni contenuto oggettivo sostanziale» (Žižek 
2013, 291), la sicurezza dell’idea assoluta non comporta la rimozione una tantum di ogni opposizione. Il sa-
pere assoluto e l’idea assoluta, al contrario, sono le posizioni speculative nelle quali l’auto-opporsi dello spi-
rito appare, finalmente, come fonte di guadagno conoscitivo e scientifico, e non come ostacolo invalicabile, 



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

39

e dunque della rottura dell’orizzonte onto-sociale attuale, in cui ciò che prima era unito in 
una continua riproduzione di sé appare, in seguito, come separato e tragicamente irricon-
ciliato? E ancora: forse che questa pura personalità può designare anche una potenza so-
ciale che, nell’“effetto di padronanza” del sistema dei saperi e delle forze oggettive della 
realtà sociale e del ricambio con la natura, coincide con l’amministrazione delle cose? La 
“pura personalità”, cioè, potrebbe significare un diverso rapporto di utilizzazione del si-
stema del mondo e dei saperi, una più vasta dimensione di arricchimento e di sviluppo ra-
zionale della società, una più ampia universalità di godimento. Il “liberissimo” non è ciò 
che rompe eternamente i vincoli dei rapporti di utilizzazione dati e sfalda la gestione ete-
ronoma dei bisogni sociali?

Ma affinché il campo dell’idea assoluta possa figurare come lo schematismo critico 
fondamentale della smobilitazione e della revoca liberatoria del sussistente, è necessario 
mantenerne, come dicevamo, la determinazione ontologica dell’“assolutezza”, contra le 
ipotesi trascendentaliste e post-metafisiche.

3. La valenza critica del predicato dell’assolutezza

In un noto saggio su Hegel, contenuto ne Il discorso filosofico della modernità, Habermas 
sostiene che il progetto hegeliano di accertamento auto-critico della modernità, con la re-
lativa istituzione delle regole di una dialettica dell’illuminismo tesa a variare e superare i 
limiti del moderno, è naufragato nell’ipotesi metafisica: nella teoria del sapere assoluto. 
La vocazione al rinnovamento autocritico del moderno è stata soppressa da un discorso 
monologico. La stessa tarda filosofia politica di Hegel avrebbe come presupposto 

un Assoluto, concepito in base al modello della relazione di un soggetto conoscente con sé 
stesso. [...] Infatti un soggetto che si riferisce a sé stesso conoscendo, si trova al contempo 
come un soggetto universale, che si contrappone al mondo come all’insieme degli oggetti 
della conoscenza possibile. [...] Ma se l’Assoluto è pensato come una soggettività infinita 
(che si rigenera eternamente nell’oggettività, per elevarsi dalle sue ceneri nello splendore 
del Sapere assoluto), i momenti dell’Universale e del particolare possono essere pensati  
come unificati soltanto nel quadro del riferimento dell’autoconoscenza monologica: perciò 
nell’universalità concreta il soggetto in quanto universale mantiene il primato sul soggetto 
in quanto particolare40.

che genera disperazione e smarrimento e condanna il pensiero alla finitudine e alla dotta ignoranza irrazio-
nalistica. Infatti, è soltanto dal punto di vista dell’idea assoluta che si può intendere la circolazione logica-
natura-spirito come processo eterno di auto-opposizione, senza inizio né fine, e non, à la Schelling, come 
una decisione imprepensabile del logico che “crea da sé” la natura e dà inizio al tempo (per poi superarlo de-
finitivamente una volta che avrà concluso la sua rivelazione mondana). 
40 Habermas (1987, 41).  In  Conoscenza e interesse, Habermas sostiene che i «presupposti di filosofia 
dell’identità» e dell’assoluto nel pensiero di Hegel hanno prodotto una «ambigua radicalizzazione della 
critica della conoscenza», giacché, se la filosofia si afferma come la vera e unica scienza, «il rapporto tra fi-
losofia e scienza scompare addirittura dalla discussione» (Habermas 1980, 26). Il positivismo, che riduce la 
filosofia a mera metodologia della scienza, sarebbe l'esito inconsapevole di questa rottura tra scienza e filo-
sofia avvenuta con Hegel. Insomma, una volta smarrita la tensione produttiva tra filosofia e scienza speri-
mentale propria dell’impresa kantiana, la filosofia o si chiude in una sovrana superiorità critica sulle scienze 
empiriche (Hegel), o diviene mero ausilio logico-protocollare delle scienze (positivismo). A nostro avviso, 
invece, la natura critico-dialettica del sapere assoluto e dell’idea assoluta è l’unico antidoto contro ogni  
ideologia acritica e apologetica della scienza. Essa, infatti, al contrario dell’assunto positivista, non cessa di 
porre il problema del soggetto e della “personalità” adeguati al possesso, al governo e al controllo auto-
cosciente dei saperi unificati e delle forze produttive materiali e immateriali. Anche in questo caso, dunque, 
la chiusura verso «i presupposti di filosofia dell’identità» e dell’assoluto di Hegel importa la chiusura alla  
determinazione onto-sociale del sapere assoluto hegeliano e all’insieme di problematiche storiche e politi -
che che esso apre e che afferiscono alla struttura del soggetto-oggetto (pur senza approdare alla posizione  



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

40

Questa metafisica dell’assoluto ha scalzato un modello di ragione comunicativa inter-sog-
gettiva, del quale il giovane Hegel aveva gettato le fondamenta41:

Un  diverso  modello  per  la  mediazione  fra  l’universale  e  il  singolo  è  quello  offerto 
dall’intersoggettività di grado superiore della libera formazione della volontà in una comu-
nità di comunicazione che sottostà a coazioni cooperative: nell’universalità di un consenso 
spontaneo, raggiunto fra liberi ed eguali, i singoli conservano una istanza di appello, che 
può essere invocata anche contro forme particolari della concretizzazione istituzionale del-
la volontà comune42.

Secondo il nostro rispetto, il progetto hegeliano di auto-critica del moderno trova la sua 
ragion d’essere, e il motivo della sua Wirkungsgeschichte nel discorso marxiano, proprio 
nell’elemento dell’assolutezza. Di fatti, è soltanto con il concetto della totalità concreta, il 
principale portato teoretico dell’idea assoluta, che una critica integrale dell’esistente mo-
derno-capitalistico diviene possibile. Come abbiamo visto, sia il sapere assoluto, sia l’idea 
assoluta non corrispondono a un puro monologismo del soggetto. Il soggetto che viene 
guadagnato in tali livelli è quella trasparenza del sapere del mondo in cui la soggettività  
umana si riconosce; è la garanzia dell’auto-organizzazione dell’umano, nonché lo sfondo 
speculativo a partire dal quale si coglie la storia della liberazione mediante il sapere con-
creto, l’erosione della soglia di esteriorità. Inoltre, la possibilità di un arrovesciamento, 
nella lunga durata, di una formazione storico-sociale nella sua totalità è proprio la dimen-
sione dell’idea assoluta a renderla comprensibile. Il sapere assoluto, da parte sua, compor-
ta la trasformazione del mondo in sapere: è identificazione della forza dello spirito umano 
con la sostanza mondana, e con ciò è capacità di un diverso, più razionale e universale go-
verno del sussistente. La prospettiva quasi-trascendentalista di Habermas, che ricerca le 
condizioni minime dell’intesa pubblica e della prassi comunicativa, ha – nonostante le ap-
parenze critiche – una funzione al più ricostruttiva e un esito latamente apologetico. Pro-
prio dal punto di vista hegeliano, essa appare astratta, intellettualistica, soggettivistica e, 
in ultimo, criticamente sterile. Il modello dell’intesa comunicativa propone un insieme di 

iper-idealista e “più hegeliana di Hegel” del Lukács di Storia e coscienza di classe, secondo cui l’azione tra-
sformativa del soggetto-oggetto identico, ossia lo speculativo stesso, corrisponde alla Tathandlung del pro-
letariato organizzato in classe cosciente). Inoltre, ci pare che questa lettura di Hegel condizioni anche la let-
tura di Marx avanzata da Habermas nel primo capitolo di Conoscenza e interesse. Secondo Habermas, Marx 
non avrebbe distinto adeguatamente la sfera dell'agire strumentale (in cui risiedono il lavoro come sintesi  
sociale, lo sviluppo delle forze produttive e della base tecnica come espressioni della conoscenza umana), e 
la sfera dell'agire comunicativo (nella quale si collocano i rapporti di produzione, qui intesi come rapporti  
extra-economici, puramente politici, istituzionali, etici e dialogici). Marx, cioè, avrebbe confuso lavoro e 
interazione: egli avrebbe limitato la sfera complessa dei rapporti  comunicativi,  e il  relativo problema  
dell'emancipazione dal dominio che solo in questa sfera trova le proprie condizioni di risoluzione, all'auto-
produzione del genere umano mediante il lavoro. Ma, a nostro avviso, è per via del rifiuto sia dei presupposti 
di filosofia dell'identità, sia del concetto di “totalità” che Habermas può separare forze puramente economi-
che e rapporti puramente politici, nonostante, per Marx, la totalità di un modo di produzione e delle sue leggi 
di movimento sia determinata dall'unità articolata di economico e di politico, in cui è impossibile isolare dei 
rapporti extra-economici e ridurli alle dinamiche dell'accordo e del disaccordo comunicativi. Ciò impedisce 
di cogliere come la trasformazione dei rapporti di produzione non possa avvenire senza una base nello svi-
luppo delle forze scientifiche e tecniche del lavoro sociale. Così, la rigida distinzione tra lavoro e interazio-
ne, tra tecnica e dominio, tra cooperazione sociale e comunicazione, ricollocando Habermas al di fuori della 
genealogia del pensiero dialettico, testimonia, piuttosto, una risemantizzazione – nell”ambito della teoria  
critica della società – dello iato kantiano ragion teoretica/ragion pratica e soprattutto della separazione 
schellinghiana filosofia positiva/filosofia negativa, su cui Habermas, com'è noto, ha lavorato in gioventù. 
41 Cfr. Habermas (1975).
42 Ivi, 42.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

41

regole e di principi euristici astratti dalla realtà sociale e utili a ricostruirne la figura gene-
rale. In luogo di una critica immanente di una totalità sociale, che espone le potenzialità di 
quest'ultima di passare in altro, si ha il suo emendamento attraverso dei criteri che in tanto 
sono esteriori e orientativi (in tal senso intellettualistici), in quanto contraddicono le con-
dizioni di realtà del plesso sociale di riferimento, ove rapporti di dominio economico e po-
litico, e la pressione dell’ideologico, rendono impossibile ogni «consenso spontaneo, rag-
giunto tra liberi ed eguali». Eppure, il punto di forza critico del pensiero di Hegel (forcluso 
dalle letture varie trascendentaliste, per esempio quelle – certo diverse – di Foucault e Ha-
bermas) consiste nel fatto di prendere le mosse dall’oggettività sociale così com’è, con 
tutte le sue lacerazioni, le sue contraddizioni storicamente ineludibili, ma soprattutto con 
tutte le sue interne tendenze di sviluppo, nelle quali la realtà appare nel proprio passare. 
Questo movimento critico reale interessa non solo l’oggettività storica e mondana, ma an-
che le figure coscienziali e le forme di pensiero con cui, di volta in volta, si valuta il sussi-
stente43. È la cifra ontologica dell’idea assoluta a consentire una tale visione critica e auto-
critica sul pensiero-mondo. Da questo punto di vista, il plesso assoluto-metafisico hege-
liano ha gioco forza un impatto critico e auto-critico superiore a ogni operazione ricostrut-
tiva e normativa, la quale, a ben vedere, proietta sull’esistente delle regole surrettiziamen-
te estratte da un certo livello di realtà dell’agire sociale, ossia, nel caso ora indagato, la sfe-
ra dei rapporti di scambio tra individui liberi ed eguali.

Così, senza la dimensione dell’idea assoluta, un certo modello normativo/trascenden-
tale non riuscirebbe né a fondare un rapporto totalmente critico col mondo, né a misurare 
auto-criticamente il proprio tasso di compromissione con una data legalità sociale. E so-
prattutto, senza il sapere assoluto e l’idea assoluta, l’auto-critica del moderno si arreste-
rebbe a una soglia di razionalità al più euristica, esteriore e, di fatto, conservativa, in luogo 
di approdare alla razionalità integrale, che è capacità di controllo sociale del sociale, evo-
cata nella formula della “pura personalità”.

Bibliografia

Arthur C. J. 2004, The New Dialectic and Marx’s Capital, Leiden: Brill. 
Backhaus H.-G. (2008), Dialettica della forma valore. Elementi critici per la ricostruzio-

ne della teoria marxiana del valore, Roma: Editori Riuniti. 
Badaloni N. (1972), Per il comunismo, Torino: Einaudi.
Bloch E. (1975), Soggetto-oggetto. Commento a Hegel, Bologna: Il Mulino.
Bodei R. (2014), La civetta e la talpa. Sistema ed epoca in Hegel, Bologna: Il Mulino.
Cacciari M. (2023), Metafisica concreta, Milano: Adelphi. 
Chiereghin  F.  (2012),  Rileggere  la  Scienza  della  logica.  Ricorsività,  retroazioni,  

ologrammi, Milano: Carocci.
Colletti L. (1969), Il marxismo e Hegel, Roma-Bari: Laterza. 

43 Parimenti, il sapere assoluto non può essere limitato alla pratica auto-riflessiva della comunità moderna, 
come pensa Pinkard: «Absolute knowing is the reflection on the accounts that the modern community has 
given of what is authoritative for us and why these “ground rules” “really are” or “really should be” taken as 
authoritative. In absolute knowing, this “account of the accounts” is self-consciously understood as moving 
altogether and completely within the terms those accounts have already set for themselves. That is, absolute 
knowing does not see itself as offering an affirmation or justification or critique of social practices by appeal 
to anything that would be “external” to the practices themselves – for example, not by appealing to any kind 
of metaphysical essence that would somehow vouchsafe those practices» (Pinkard 1991, 262). Il sapere as-
soluto e l’idea assoluta, infatti, non afferiscono, o meglio, non sono limitabili alla sfera delle motivazioni e 
del reason giving, ma indicano, nel linguaggio hegeliano della speculazione, una struttura storico-sociale in 
cui si presenta il problema del governo e del controllo unitario della totalità dei saperi, ossia le principali 
forze produttive della “forma dell’oggettività” nel mondo moderno. Cfr. Destasio (2025, 143 sg.).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Alberto Destasio, «La fenomenologia della coscienza filosofica»

42

Comay R., Ruda F. (2018), The Dash – The Other Side of Absolute Knowing, Cambridge: 
MIT Press.

Deleuze G. (1971), Differenza e ripetizione, Bologna: Il Mulino.
De Giovanni B. (1970), Hegel e il tempo storico della società borghese, Bari: De Donato.
Destasio A. (2025), Omnes et singulatim. Hegel e l'ontologia del governo, Bologna: Deri-

veApprodi.
Foucault M. (1971), Archeologia del sapere, Milano: Rizzoli.
— (2010), Introduzione, in Kant I., Antropologia dal punto di vista pragmatico, Einaudi: 

Torino.
 — (2021), Phénoménologie et psychologie, Paris: Seuil.
— (2024), La constitution d'un trascendantal historique dans la Phénoménologie de l'es-

prit de Hegel, Paris: Vrin.
Frank M. (1975), Der unendliche Mangel an Sein: Schellings Hegelkritik und die Anfän-

ge der Marschen Dialektik, Frankfurtm am Main: Suhrkamp.
Habermas J. (1975), Lavoro e interazione, Milano: Feltrinelli.
— (1980), Conoscenza e interesse, Roma-Bari: Laterza.
— (1987), Il discorso filosofico della modernità, Roma-Bari: Laterza.
Hegel G.W.F. (1996), Enciclopedia delle scienze filosofiche in compendio, Milano: Bom-

piani.
— (2013), Fenomenologia dello spirito, Milano: Bompiani.
— (2004), Scienza della logica, Roma-Bari: Laterza.
Hyppolite J. (1972), Genesi e struttura della Fenomenologia dello spirito di Hegel, Firen-

ze: La Nuova Italia. 
Kojève A. (1996), Introduzione alla lettura di Hegel, Milano: Adelphi.
Marx K. (1968), Lineamenti fondamentali di critica dell'economia politica, Firenze: La 

Nuova Italia.
Marx K. (2013), Il capitale, Torino: Utet.
Pinkard T. (1991), Hegel's Phenomenology. The Sociality of Reason, Cambridge: Cam-

bridge University Press. 
Pippin R. (1989), Hegel's Idealism. The Satisfactions of Self-Consciousness, Cambridge: 

Cambridge University Press.
Rametta G. (2025), A proposito di La constitution d'un trascendantal historique dans la 

Phénoménologie de l'esprit de Hegel, in «Scienza&Politica», 36: 167-173.
Reichelt H. (1973), La struttura logica del concetto di capitale in Marx, Bari: De Donato. 
Roberts-Garatt O. (2024), Foucault's Hegel Thesis: The "Tragic Destiny" of Life and the 

"Being-There" of Consciousness, in «Foucault Studies», 36: 443-469.
Schelling J.W.F. (1986), Esposizione del vero rapporto della filosofia della natura con la 

dottrina fichtiana migliorata, in J. G. Fichte, F.W.J. Schelling, Carteggi e scritti polemi-
ci, Milano: Guerini e Associati.

Vinci P. (2021), Spirito e tempo. Commentario della “Fenomenologia dello spirito”. Il  
sapere assoluto, Napoli: IISF Press.

Virno P. (2002), La grammatica della moltitudine. Per un‘analisi delle forme di vita con-
temporanee, Roma: DeriveApprodi.

Vuillerod J.-B. (2022), La naissance de l'anti-hégélianisme: Louis Althusser et Michel  
Foucault, lecteurs de Hegel, Paris: Ens Editions.

Žižek S. (2013), Meno di niente. Hegel e l’ombra del materialismo dialettico, vol. I, Mila-
no: Ponte alle Grazie. 



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

43

Riconoscimento e assoluto nel capito VI della Fenomenologia. Hegel e la (sua) 
contemporaneità

Samuele Cantori, Università degli Studi di Perugia, 
samuele.cantori@dottorandi.unipg.it

Abstract
Anerkennung is recognized among the most appreciated and debated Hegelian categories 
within  contemporary  philosophical  thought.  Less  appreciated,  but  certainly  much 
debated, is the notion of absolute knowledge. In one specific place in the Phenomenology 
of Spirit, however, these two conceptual dimensions come together, demonstrating their 
interdependence.  This  is  the  finale  of  Chapter  VI  on  Spirit,  where  the  path  of 
consciousness  reaches  its  apex.  Here  the  moral  self-consciousnesses  give  rise  to  a 
dialectic that, amidst a thousand vicissitudes, will finally lead through their reconciliation 
by means of recognition to the manifestation of absolute knowledge. How has it come to 
this  point?  How  is  the  relationship  between  acting  consciousness  and  judging 
consciousness articulated? Is it possible to separate the realisation of effective recognition 
from the openness that this implies to absolute knowledge? What philosophical theses 
emerge in this context? Do these have a critical relevance for contemporary philosophy?

Keywords
Hegel, recognition, absolute, moral self-consciousness, contemporaneity

1. Introduzione

Il  sapere assoluto rappresenta a  tutti  gli  effetti  la  regione concettuale  della  filosofia 
hegeliana che più risulta indigesta al pensiero contemporaneo. Sono sostanzialmente due 
le posture assunte verso questa regione dello hegelismo. Da una parte, da Feuerbach a 
Schopenhauer passando per Kierkegaard e Nietzsche, fino ad Heidegger e alla filosofia 
francese  del  secondo  dopo  guerra,  nelle  vesti  dello  strutturalismo  e  del  post-
strutturalismo, sino alle teorie del post-moderno e alla filosofia della differenza – vedasi, 
tra tutti,  Derrida,  Foucault,  Deleuze,  Althusser,  Lyotard –, assistiamo ad una netta e 
talvolta sommaria presa di distanza da Hegel e dal suo discorso sull’assoluto. Posizione 
comune  a  tutti  i  pensatori  sopracitati  è  il  complessivo  rigetto  verso  la  pretesa 
d’assolutezza a cui il sapere filosofico in Hegel anelerebbe. Esso sarebbe incapace di 
rapportarsi alla rassegnata – e a tratti nichilisticamente consolatoria – percezione da parte 
dell’uomo  contemporaneo  della  sua  finitezza,  e  pertanto  della  consequenziale 
contestualità  e  fallibilità  di  ogni  forma di  coscienza  filosofica  da  lui  generata.  Una 
liquidazione,  questa,  che  si  accompagna  non  solo  all’abbandono  dell’assoluto  sugli 
scaffali impolverati della storia della filosofia, come se si trattasse di un vecchio tomo 
pieno di ormai vane e financo nocive parole, ma anche al sincronico allontanamento dello 
stesso  metodo,  quello  dialettico,  con  il  quale  quell’assoluto  veniva  esponendosi.  È 
appunto evidente che se in Hegel la filosofia abbracciava mortalmente l’assoluto proprio 
attraverso la propria metodologia sistematica, rifiutare quel progetto significa di pari 
passo congedarsi dal procedimento attraverso cui quella fusione avveniva.

Questa  bocciatura  categorica  e  integrale  ha  tuttavia  spesso  perso  di  vista  alcuni 
elementi individuati da Hegel – proprio grazie alla logica dialettica – che ante litteram 



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

44

conservano  nel  serbatoio  di  quella  elaborazione  filosofica  un  potenziale  critico-
trasformativo nei confronti della contemporaneità stessa. È nel recupero di questi che si 
situa  la  seconda  posizione  verso  l’hegelismo  e  il  suo  assoluto.  Certo,  accanto  ad 
un’inevitabile cesura di alcuni precetti sistematici, il tentativo offerto dalla Teoria critica 
francofortese, dall’ermeneutica dialogica, da parte della teoria sociale e dagli esponenti 
del neopragmatismo americano è stato quello di riaggiornare i canoni contemporanei 
proprio con il reintegro di alcuni dispositivi filosofici di quel vecchio e ingombrante 
padre, dal cui parricidio è scaturita la mossa filosofica fondamentale degli ultimi due 
secoli. In breve e facendo tutti i distingui del caso tra teorie anche estremamente differenti 
tra loro, si pensi al debito contratto dalla teoria del riconoscimento di Axel Honneth1 con 
l’opera  hegeliana;  alla  trasformazione  della  dialettica  in  dialogica  nel  paradigma 
ermeneutico-linguistico – tra tutti, Hans-Georg Gadamer2 – o nell'argomento pragmatico-
trascendentale del Diskurs di Apel e Habermas3 con il quale viene a giustificarsi il dialogo 
dialettico; all’ultima filosofia sociale degli attuali esponenti della Scuola di Francoforte, 
Robin Celikates e Rahel Jaeggi4, la cui intenzione è quella di ripresentare sul terreno 
dell’analisi sociale il modello di critica immanente hegeliano; alla lettura pragmatista-
normativista  del  Geist, tesa  ad  intendere  normativamente  l’Anerkennung,  propria  di 
Robert  Pippin  e  Terry  Pinkard,  i  quali  s’intersecano  con  l’indirizzo  analitico  e 
postanalitico  sellarsiano,  rappresentato  su  tutti  da  Richard  Rorty,  John McDowell  e 
Robert Brandom, volti al reinterpretare lo spirito come spazio sociale della ragione5.

Ora, il riconoscimento costituisce uno di quei grandi manufatti filosofici lasciati in 
eredità ai posteri da Hegel. Da chi ha indicato negli scritti giovanili gli aspetti centrali 
della relazione di riconoscimento, a chi invece si è maggiormente focalizzato sulla celebre 
figura fenomenologica signoria-servitù, passando ancora da chi ha valorizzato il primato 
dei rapporti riconoscitivi per la costituzione del mondo sociale e istituzionale, in generale 
la contemporaneità filosofica6 ha trovato nel riconoscimento uno di quei terreni su cui si 
misura la vicinanza o la distanza dal suo pensiero.

Considerando la Fenomenologia dello spirito, in cui la coscienza passa per la faticosa 
via del dubbio e della disperazione consistente in uno stato tensivo tra ciò che essa 
pretende d’essere – indipendente e assoluta – e ciò che essa è veramente – dipendente e 
finita –, la dinamica riconoscitiva acquisisce una decisiva rilevanza per far giungere la 
coscienza alla sua verità. Essa conquisterà la massima consapevolezza di sé solamente 
molte pagine dopo il celebre conflitto tra signore e servo, punto aurorale e proprio per 
questo problematico della vicenda del riconoscimento. Più precisamente, solo nel finale 
del capitolo VI dedicato propriamente allo Spirito, in cui viene ad animarsi la dialettica 
tra coscienza agente e coscienza giudicante,  il  riconoscimento perviene alla sua più 
concreta realizzazione. È tuttavia proprio in questa realizzazione che si accompagna la 
contemporanea manifestazione del sapere assoluto. Infatti, va ricordato che esso possiede 
una eminente genesi intersoggettiva, e dunque il suo compimento non potrà che possedere 
il  segno di  quello  sviluppo.  Troppo spesso  gli  interpreti  contemporanei  hanno  però 
trascurato – chi  per  equivoco,  chi  per  una programmatica volontà di  disarticolare il 
riconoscimento dalle maglie del sapere assoluto –  il legame che fonde i due apparati  

1 Basti qui ricordare Honneth (2002) e Honneth (2019).
2 Cfr. Gadamer (1973).
3 Valido a tal proposito Pedroni (1999).
4 Cfr. Jaeggi, Celikates (2018).
5 Sul rapporto tra neopragmatismo americano ed hegelismo europeo, cfr. Ruggiu, Testa (2003), (2009).
6 Impossibile rendere conto in questa sede della sconfinata letteratura sul riconoscimento hegeliano e delle 
differenti posture interpretative che questa offre. Oltre al celebre Kojève (1966), cfr. Vinci (1999), Siep  
(2007), Renault (2007) Testa (2010), Gregoratto, Ranchio (2014) Quante (2016), Mascat, Tortorella (2019), 
Ikäheimo, Lepold, Stahl (2021), Cortella (2023).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

45

concettuali.  Intento  del  presente  contributo  sarà  quello  di  immedesimarsi  in  questa 
regione  fenomenologica7 per  mostrare  la  profonda  unità caratterizzante l’evento 
riconoscitivo e la rivelazione dell’assoluto. Con ciò, si tenterà di predisporre un esercizio 
ermeneutico  fedele  alla  lettera  hegeliana,  per  poi  estrapolare  quelle  tesi  filosofiche 
comuni ad entrambi i domini concettuali che possano misurare la loro resistenza allo 
sguardo rigoroso del pensiero contemporaneo.

2. Fenomenologia della relazione ad altro

Per  comprendere  il  luogo  in  cui  il  riconoscimento  perviene  ad  un  suo  effettivo 
compimento, occorre aver chiaro il processo che la coscienza ha condotto fino a quel 
punto.

Innanzitutto, il percorso fenomenologico si presenta come una scansione di svariate 
tipologie di esperienza che la coscienza compie prima di arrivare al suo in sé, cioè alla 
verità ultima circa la sua natura. Punto decisivo è il minimo comun denominatore di tutta 
la  lunga  serie  esperienziale  che  compone  la  travagliata  vicenda  della  coscienza: 
considerarsi bastevole a se stessa reputando indebitamente assoluto il suo punto di vista. 
Non è sua volontà iniziare la via che la porterà alla sua più profonda consapevolezza, 
proprio perché il suo desiderio è quello di arroccarsi entro le proprie ferree credenze.  
Eppure, essa si dovrà sin da subito abituare all’esercizio doloroso ma necessario della 
critica: doloroso perché la pretesa assolutezza del suo punto di vista non vorrebbe fosse 
messa  a  repentaglio;  necessario  perché  le  differenti  prospettive  assunte  risulteranno 
sempre parziali e immediate, in se stesse ribaltanti nel loro opposto.

Ora, la falsità delle molteplici visuali coscienziali, o meglio, la loro astrattezza, ha al 
contempo a che vedere con la riconduzione del soggetto a ciò che è altro da sé. Proprio 
perché di volta in volta viene rivelata la sua limitatezza, egli non potrà che subire un 
movimento negativo e determinato insieme – di negazione determinata8, per l’appunto –, 
in cui la confutazione del suo sguardo sulle cose, lungi dall’esaurirsi in un esito nichilista, 
giungerà ogni volta ad un nuovo risultato positivo. Come si potrà capire, nodale a questo 
punto  diventa  l’esperienza  che  la  coscienza  fenomenologica  fa  dell’alterità.  Se  la 
coscienza sperimenta via via il crollo di ogni certezza proprio perché messa a confronto 
con il  suo  esser-altro,  allora una delle tesi  fondamentali  dell’opera è presto svelata: 
l’alterità è parte integrante per la costituzione dell’identità soggettiva. Ciò significa che 
l’intero  Bildungsprozess che la  Fenomenologia  descrive ha lo scopo di oltrepassare i 
limiti  imposti  dall’autoriferimento claustrofobico della coscienza per  proiettarla  man 
mano all’esperienza dell’altro, sia esso l’oggettività – il mondo esterno naturale o storico-
sociale – sia esso un’altra soggettività. Ecco perché ogni alterità è essenziale, costruttiva e 
costitutiva per la coscienza: essa non solo è continuamente altra da sé, ma ha in sé l’altro 
come sua stessa condizione di possibilità. Insomma: ogni «identità è identità dell’identità 
e della non-identità»9, secondo la nota formulazione del giovane Hegel.

7 Sicuramente interessante sarebbe capire se la posizione hegeliana presentata nella Fenomenologia rimanga 
la medesima nelle opere successive oppure no, come sarebbe interessante mostrare le affinità o le novità che 
essa possiede rispetto al periodo precedente la stesura dell’opera. Un tale compito non sarà qui eseguito, 
limitandoci alla sola visuale fenomenologica offerta del capitolo VI. In generale però, va quanto meno 
osservato che per una ricostruzione puntuale e rigorosa della critica hegeliana alle forme distorte di esercizio 
della  libertà  soggettività,  sarebbe  utile  richiamare  non  soltanto  gli  scritti  jenesi  che  precedono  la  
Fenomenologia (si pensi, per esempio, a Fede e sapere e alla critica hegeliana all’«infermità etica»), ma 
anche la sezione Moralità dei Lineamenti di filosofia del diritto (si pensi, per esempio, al cruciale § 140, in 
cui Hegel presenta le figure dell’ipocrisia).
8 Hegel (1995, 157).
9 Hegel (1990, 79).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

46

Come  pocanzi  accennato,  la  Fenomenologia  esibisce  due  generi  di  esperienze 
d’alterità. Il primo tipo è quello che Hegel dedica alla prima regione fenomenologica – la 
coscienza –, corrispondente ai primi tre capitoli. Questi mettono in evidenza il rapporto 
conoscitivo che la coscienza attua con la realtà, con la quale mette in moto un processo di 
oggettivazione in cui tutto ciò che è esterno viene captato e organizzato all’interno di 
modelli concettuali che permettono la comprensione dell’esperienza della cosa. L’intera 
sezione soffre tuttavia di un presupposto errato, esprimente il tipico dualismo moderno tra 
soggetto e oggetto, secondo cui quest’ultimo possiederebbe esistenza autonoma rispetto 
al rapporto intrattenuto dalla coscienza con esso. Proprio perché ancora ostaggio di un 
vizio dualistico, la coscienza non potrà che imbattersi in continue impasse gnoseologiche, 
una volta superate le quali,  nell’Intelletto,  si  renderà conto che in tutti  i  tentativi  di  
appropriazione conoscitiva della realtà aveva sempre e solo avuto a che fare con le proprie 
strutture teoretiche.

Il secondo genere di rapporto con l’alterità, dischiuso nel capitolo IV, si manifesta nel 
confronto  con  altre  coscienze  ed  è  quello  che  in  questa  sede  più  c’interessa. 
L’autocoscienza,  per  esser  tale,  necessita  di  una  specifica  prestazione  gnoseologica, 
quella  dell’autoriferimento.  Ciò  tuttavia  le  rimane  impossibile  se  non  avviene  un 
confronto con un’altra struttura autocoscienziale dotata della medesima urgenza: ecco 
quindi che «l’autocoscienza è in sé e per sé solo quando e in quanto è in sé e per sé per 
un’altra autocoscienza, cioè solo in quanto è qualcosa di riconosciuto»10. La relazione in 
gioco prende per l’appunto il nome di  riconoscimento, connotato da Hegel secondo il 
parametro  della  reciprocità:  solo  se  entrambe si  rendono disponibili  mutualmente  a 
negarsi per riconoscere l’altrui autonomia allora potranno accedere alla loro autentica 
dimensione  autocoscienziale.  La  vera  indipendenza  hegelianamente  intesa  passa 
necessariamente da una forma di dipendenza, perciò ogni soggetto deve compiere in sé 
un’autonegazione per mostrarsi insieme dipendente e indipendente. Viene così esplicitato, 
sebbene  ancora  implicitamente,  l’argomento  che  starà  alla  base  dell’intero  processo 
fenomenologico:  è  il  termine  medio,  caratterizzato  dalla  logica  del  riconoscimento 
reciproco,  a  imporsi  come  quell’oggettività  che  media  gli  estremi,  ovverosia  le 
autocoscienze, e queste altro non dovranno fare che riconoscere a loro volta questo terzo 
soggetto come spirito.

Com’è noto, all’altezza del capitolo IV le autocoscienze non sono ancora disposte ad 
abbandonare l’ideale di un’autosufficienza radicale e monologica, e con ciò esse non solo 
non riusciranno a guadagnare uno stato di indipendenza passante obbligatoriamente per 
una  dipendenza  dall’altro  da  sé,  ma  metteranno  in  atto  alcuni  schemi  relazionali 
completamente inadeguati che le porteranno alla lacerazione e, infine, alla pena della 
coscienza infelice. Il motivo è uno: esse non sono riuscite a riconoscere quella stessa 
logica che sta a capo alla pratica del riconoscimento proprio perché non possedevano 
ancora tutte quelle risorse etico-normative che solo con il corso della storia spirituale 
acquisiranno.

Solo alla fine del capitolo V il tema della mediazione oggettiva viene ad acquisire un 
primato fino a lì sconosciuto. Il punto di vista cambia radicalmente e il discorso, fino a lì 
condotto  dall’unica  prospettiva  dell’Io  individuale,  assume  in  questa  regione 
fenomenologica il carattere del Noi, dell’oggettività sociale. La trattazione assume tratti 
ontologici, o meglio, usiologici, in quanto la domanda che muove le fila della sezione è 
quella sull’essenza e sostanza ultima del reale. Ebbene, il dato oggettivo solo 
apparentemente si presenta sotto l’aspetto dell’estraneità, poiché in realtà il soggetto, nel 
momento in cui entra in contatto con il materiale esterno, interessandosi e agendo su di 
esso, lo ammette nel suo mondo, lo fa proprio. La differenza tra il Ding della certezza 

10 Hegel (1995, 275).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

47

sensibile e della percezione e la Sache della coscienza pratica sta esattamente in questi 
termini: mentre la prima si riferisce alla realtà immediata, al dato naturale trovato dalla 
coscienza, la seconda indica invece un rapporto di compenetrazione oggettiva tra il fare 
dell’individuo e la materia empirica. L’essenzialità spirituale, la Wirklichkeit, ha a che fare 
con l’insieme delle relazioni tra soggetto e oggetto e con la loro oggettivazione a mondo 
reale. Soggettività agente, oggetto-mondo, dimensione intersoggettiva: questi sono i tre 
elementi da cui, all’interno di un rapporto triangolare, emerge la realtà stessa. La Sache 
Aller, la Cosa di Tutti, rispecchia l’attività di Tutti e di Ciascuno11, la sfera delle molteplici 
pratiche individuali sul terreno oggettivo che si concretizzano in rapporti economici, 
giuridici, politici ed etici. Una realtà siffatta è l’essenza spirituale, lo spirito oggettivo che 
manifesta l’oggettività intersoggettiva.  Hegel conclude la sua trattazione con una 
sentenza irrevocabile: la sostanza spirituale  è  sostanza  etica.  Egli  intende  con  ciò 
dimostrare  che  il  mondo  a  cui  i  soggetti  sono  consegnati  è composto  dalla  storia 
oggettivata di valori, norme, istituzioni e organismi di vario ordine e natura, pratiche e 
linguaggi12 – si pensi al successivo sesto capitolo e ai differenti linguaggi storici manifesti 
nello spirito –, che sta in un rapporto di dipendenza-indipendenza con l’individuo, in 
quanto, seppur condizionato da esso, oramai gode di una sua stabilità ontologica e anzi, 
all’inverso, condiziona a sua volta la stessa esperienza individuale.

Il capitolo VI, ottenuto il nuovo punto di vista oggettivo di quel termine medio solo 
preannunciato dal capitolo IV, sarà allora l’esposizione delle vicende spirituali sul terreno 
storico, dall'antica Grecia fino alla Rivoluzione Francese, passando dal mondo medievale 
prima e moderno poi. Solo alla fine del percorso coincidente con la storia del mondo 
occidentale, costruito sulla scissione tra l’individualità della coscienza che non riconosce 
ancora nell’oggettività spirituale la sua essenza e universalità, composto dalle diverse 
prassi  linguistiche su cui  vengono ad erigersi  le  varie  fasi  storiche,  fino a  giungere 
all’apertura della postura morale, lo spirito oggettivo cederà il passo ad un’ulteriore e 
definitivo punto di vista, quello del sapere assoluto. Ciò avviene all’interno dell’ennesimo 
spazio  intersoggettivo  dischiuso  dall’opera,  la  dialettica  tra  coscienza  giudicante  e 
coscienza agente.

3. Coscienza giudicante e coscienza agente: dove tutto torna

Siamo alle battute finali  dello  Spirito,  in un contesto pratico-morale in cui vivo è il 
confronto con la filosofia pratica kantiana.

In  questa  stazione  dell’itinerario  fenomenologico,  la  figura  dell’anima  bella 
rappresenta a tutti gli effetti un vertice mediante il quale è possibile fissare un rapporto 
con gli esiti finali dell’opera. La potente critica a questa figura s’innesta, di rimbalzo, a 
tutto il corredo di posizioni alternative al  pensiero hegeliano.  Una su tutte,  il  ruolo 
privilegiato assegnato al principio che fa da contrassegno dell’intera filosofia moderna, 
ovverosia la soggettività e la sua pretesa di valere assolutamente per sé. Oltrepassare 
questa specifica chiusura autoreferenziale porterà, in ultima analisi, al dispiegamento 
della dimensione effettivamente scientifica, e quindi all’apertura al sapere assoluto, il 
quale si pone parallelamente come il punto di vista dischiudente il sistema della Logica.

I  primi  passi  hegeliani  sono  volti  a  dipingerei  i  lineamenti  della  nuova  figura, 
attestandone uno statuto semi-divino13. Infatti, l’anima bella rispecchia l’ideale di una 
individualità morale assolutamente perfetta: essa si autocompiace  della sua vicinanza 

11 Ivi, 565.
12 Corposa è la letteratura sul tema del linguaggio – che per ovvie ragioni di spazio non verrà approfondito – 
nella Fenomenologia. Basti qui rammemorare: Simon (1966), Bodammer (1969), Vernon (2007), Garelli 
(2010), De Bortoli (2017).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

48

alla voce divina, e in questo suo crogiolarsi non s’immischia nelle faccende mondane, 
rimanendo del tutto inattiva nella pura convinzione. A differenza del Gewissen jacobiano 
esposto  nella  precedente  sezione,  qui  la  coscienza  sa  che  nell’operare  particolare  è 
continuamente insito il pericolo dell’errore, in cui il bene può da un momento all’altro 
convertirsi nel male.  È questo il carattere fondamentale dell’anima bella: l’assenza totale 
di attività.

Tuttavia, Hegel aggiunge un punto, salvo poi rettificarlo. Egli spiega che l’anima bella, 
in effetti,  non  ha  a  che  fare  con  la  sola  intuizione  pura  dell’essenza  divina  –  così 
rimarrebbe chiusa nella sola sfera morale –, quanto con il donare un servizio religioso. 
Dopo aver più volte criticato le forme inadatte nel corso dell’opera, è qui infatti illustrata 
la concezione hegeliana della religione. Per far sì che la transizione dalla moralità alla 
religione si dia, è necessario che l’anima bella non rimanga chiusa nella sua solitudine, ma 
devolva l’intuizione del divino ad un servizio liturgico e comunitario14. Ritorna così, con il 
riferimento  ad  una  comunità  di  anime  belle  impegnate  nelle  cerimonie  dei  riti,  il tema 
dell’intersoggettività.  Ciò  coincide  con  il tratto specifico che  Hegel  conferisce  alla 
religione, il suo configurarsi non tanto nel riferimento ad una trascendenza extramondana 
–  come accadeva  per la coscienza infelice  – ma come vita comunitaria,  come 
realizzazione concreta e consaputa dello spirito nel tessuto collettivo. A questo punto 
l’anima bella possiede l’interiore consapevolezza  della  sua  assolutezza  espressa 
linguisticamente all’interno della sua comunità.

Con il raggiungimento di una comunità così perfetta, sembra che si possa chiudere il 
discorso  dell’intera  Fenomenologia.  Tuttavia  Hegel  mette  in  chiaro subito  le  cose, 
evidenziando  il limite  intollerabile  insito  in  questa  comunità,  già  precedentemente 
anticipato: tutte quante le anime belle, di fatto, sono chiuse in loro stesse. Certamente 
agiscono nel  servizio  divino e  comunitario,  ma tale  servizio  è  volto  solamente  alla 
conferma della propria soggettiva perfezione. Ed è altrettanto certo che sia presente il 
tema dell’intersoggettività,  ma  in  che  termini?  Nei  termini  di  un’intersoggettività 
interamente risolta, in cui non ci sono reali rapporti di riconoscimento ed in cui è assente 
una vita pienamente e reciprocamente condivisa in un organismo sociale. Si palesa invece 
un’estrinseca sommatoria di individui slegati e autoriferiti, dove l’unico crucio è quello 
della protezione individualistica della propria essenza divina. La coscienza ha qui perso 
ogni tipo di relazione con il mondo esterno e, mancando il peso dell’oggettività, affonda 
nella vuota tautologia «dell’Io =Io»15. Non rimane nulla del mondo oggettivo, non rimane 
persino nulla del linguaggio praticato da quella stessa comunità, dal momento che il 
discorso diviene «un suono che va estinguendosi» di cui «giunge soltanto l’eco»16.

Ciò che manca alla coscienza è «la forza dell’esteriorizzazione [Entäuẞerung], la 
forza di farsi cosa [die Kraft sich zum Dinge zu machen]»17, la capacità di uscire fuori di sé 
e di trovare una realtà e soggetti in cui riconoscersi. È stato mostrato in tutta l’opera che la 
formazione dell’individualità passa necessariamente per la  sua esteriorizzazione. Ma 
l’anima bella non sopporta di trasporsi sull’essere, grezzo e insufficiente rispetto alla sua 
presunta impeccabilità. Ma così «in questa purezza trasparente dei suoi momenti» essa 
diviene «infelice» e «va affievolendosi entro se stessa e svanisce come nebbia informe che 
si dissolve nell’aria»18. Per l’ennesima volta viene presentato, ma questa volta con ancor 

13 Per i riferimenti romantici adottati da Hegel segnaliamo, tra i tanti contributi che si sono spesi sulla  
questione, Hyppolite (1972), Landucci (1976), Lugarini (1980), Vinci (1999), Tassi (2020).
14 «[…] questo servizio divino reso in solitudine è essenzialmente il servizio divino di una comunità». Ivi, 
869. 
15 Ivi, 871.
16 Ivi, 873.
17 Ibidem.
18 Ivi, 875.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

49

più forza, il fallimento della soggettività intesa come vuotezza, pura interiorità formale. 
Fallimento che qui sembra riguardare non solo una coscienza, ma un’intera comunità. Il 
senso  dell’intersoggettività  è  infatti  quello  di  permettere  al  soggetto  di capire  cosa 
effettivamente  esso  sia.  La  comunità  di  anime  belle  fallisce  proprio  qui,  nel  non 
permettere alle coscienze di riconoscersi e di compiersi universalmente. L’anticipazione 
di quella comunità ideale, e con essa dello stesso sapere assoluto, è pertanto ancora del 
tutto formale.

Per raggiungere la vera dimensione spirituale si rende necessaria la reintroduzione del 
conflitto.  Paradossalmente occorre tornare proprio lì,  nel capito IV, in quel conflitto 
originario che aveva portato allo squilibrio, e provare a risolverlo in modo differente. E 
l’unico modo per riaccendere una dinamica conflittuale è la reintroduzione dell’attività: 
quando l’anima bella cessa di essere chiusa in se stessa operando sul terreno fattuale, essa 
fa venir meno la sua purezza immergendosi nei contenuti particolari propri dell’azione; è 
come se si recuperasse l’operosità della coscienziosità jacobiana, con l’unica differenza 
che  qui  il  linguaggio,  invece  di  possedere  una  capacità persuasiva  e  conciliatoria, 
inasprisce ancor di più il conflitto. E a differenza del rapporto tra signore e servo, qui sarà 
necessario fare ciò che quelle animalesche autocoscienze ancora non facevano, cioè da un 
lato  riconoscersi reciprocamente, e dall’altro  riconoscere il medio spirituale, il terzo 
soggetto che permette la loro stessa relazione.

L’opposizione che Hegel introduce sarà tra il dire e il fare, tra chi rimane fermo nella 
sua convinzione interiore giudicando chi opera, e chi invece sperimenta attivamente la sua 
interiorità fuori di sé accompagnando questa con linguaggio giustificatorio. I termini di 
questa relazione possono essere delineati nel seguente modo: chi agisce simboleggia la 
particolarità dell’azione, chi  invece  giudica rappresenta l’universalità del giudizio. 
Insomma, lo scenario che viene a stagliarsi presenta due soggetti in rapporto di reciproca 
contrapposizione, da una parte la coscienza agente, dall’altra la coscienza giudicante.

Il giudizio di Hegel riguardo alle due coscienze è impietoso. Da una parte, la coscienza 
agente coniuga la sua azione al linguaggio esponente la sua intima convinzione morale, 
correndo il rischio di vedersi rinfacciare dall’altra una certa difformità tra ciò che essa fa e 
ciò che essa dice di fare. Il linguaggio qui non fa altro che condannare la coscienza agente, 
poiché quella giudicante può confrontare con perizia l’aderenza tra ciò che l’agente ritiene 
giusto – dicendolo – e ciò che essa fa – agendo. La coscienza giudicante taccia così 
d’ipocrisia quella agente: essa dice qualcosa di diverso da ciò che essa fa. Ma una sorta del 
tutto analoga attende anche la seconda coscienza, quella giudicante. Rimasta convinta 
della sua interiore perfezione, l’anima bella ritiene di possedere l’universalità e con ciò di 
poter giudicare l’altra coscienza. In realtà, questo supposto punto di vista, è solo il suo 
punto di vista particolare. La superiorità è dunque solo presunta, e l’unico motivo per il 
quale essa può ritenersi migliore rispetto all’altra è la sua inattività; ma se questa non 
dovessi più darsi, se cioè dovesse agire, si ritroverebbe nella medesima situazione della 
coscienza agente19. Dunque anch’essa è ipocrita20 perché spaccia per azione buona ciò che 
è un giudizio, ritenendo ingannevolmente buona la sua inattività21. In tal modo è venuto a 
predisporsi un conflitto tra due soggettività esattamente uguali  poiché ipocrite.  Ed è 

19 «Quando proclama l’ipocrisia come cattiva, ignobile, ecc., in questo giudizio la coscienza universale si  
appella alla propria legge, non diversamente quindi dalla coscienza cattiva, la quale si appella anch’essa alla 
propria». Ivi, 879.
20 «Tale coscienza, inoltre, è ipocrisia, perché non ammette che il proprio giudizio costituisce un’altra 
maniera di essere cattivi, ma lo fa passare per la coscienza retta dell’azione; e in questa sua irrealtà, nella sua 
vanità di sapere bene e meglio, essa si pone al di sopra degli atti disprezzati e pretende che i suoi discorsi 
inattivi vengano considerati una realtà eccellente». Ivi, 885.
21 «La coscienza del dovere si è ben conservata nella purezza perché non agisce: essa è l’ipocrisia che vuole 
si prenda il giudizio per atto reale e che, invece di dar prova della sua rettitudine mediante l’azione, la 
esibisce proclamando le proprie eccellenti disposizioni». Ivi, 881.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

50

identico anche la loro rappresentazione linguistica, per entrambe autogiustificazione della 
propria convinzione morale che deraglia nell’ipocrisia.

Tuttavia, potrebbe darsi una soluzione a questa impasse: se entrambe pervenissero 
alla consapevolezza della loro uguaglianza e della strutturale limitatezza e immoralità che 
le abita, potrebbe realizzarsi il  riconoscimento effettivo in cui entrambe avrebbero la 
possibilità di realizzare il principio fondamentale della prestazione riconoscitiva, cioè 
negare se stesse reciprocamente difronte all’altro. In effetti questa è la strada che sceglie 
di intraprendere una delle due: «intuendo tale uguaglianza ed enunciandola, l’agente si 
confessa enunciandovi la sua uguaglianza con lui: egli attende che abbia luogo il 
riconoscimento effettivo»22. Hegel tiene a precisare che la confessione che la coscienza 
agente fa della sua ipocrisia non è da intendere come «un abbassamento, un’umiliazione, 
una degradazione rispetto all’altro»23. Al contrario, confessare i propri peccati – è chiara 
qui la dimensione religiosa del discorso – non genera una gerarchizzazione relazionale in 
cui una si subordina all’altra dichiarandosi meno nobile. Il dichiararsi particolare della 
coscienza agente, in questo senso, coincide con lo specchiarsi nell’altra, con l’intuirla 
come uguale a sé.

La  confessione, in  quanto estrinsecazione linguistica del sé, fornisce Dasein allo 
spirito24. Il linguaggio è dunque essenziale alla manifestazione spirituale, anche se ciò non 
basta: lo spirito come intuizione di una coscienza nell’altra, rimane ancora allo stadio del 
Sé immediato  dato  che  manca  propriamente  quella  peculiare  e  decisiva  reciprocità, 
condicio sine qua non per il suo concretizzarsi. Per questo la coscienza agente aspetta che 
l’altra le corrisponda il suo gesto, determinante per il raggiungimento della loro unità. Del 
resto, come detto in apertura, il riconoscimento sottintende una precisa logica intendente 
una struttura normativa adibita da criteri insieme descrittivi e valutativi, in cui si sollevano 
aspettative a cui corrispondere e fini a cui tendere.

Tuttavia, la realtà dei fatti fenomenologici va in tutt’altra direzione: l’anima bella 
rimane chiusa in se stessa non aprendosi al reciproco riconoscimento, infrangendo ancora 
una  volta quel  paletto  normativo  già trasgredito  nel capitolo quarto,  cioè  il  rifiuto 
dell’intersoggettività  e più in  generale  dello  spirito  come  medio relazionale.  È così 
ribadita la radice di ogni fallimento intersoggettivo, che sta nel rifiuto della relazione, il 
rifiuto  del  riconoscimento dello  spirito  come  realtà  relazionale.  E  senza  questo 
riconoscimento dello spirito non potrà darsi riconoscimento di sé. Il rigetto dell’anima 
bella viene esprimendosi in questi termini:

Tuttavia, alla confessione della coscienza cattiva: «Lo sono», non fa seguito la risposta con 
la confessione analoga. La coscienza giudicante non intendeva dare questa risposta, al 
contrario! Essa respinge da sé questa comunanza ed è il cuore duro che è per sé e rifiuta la 
continuità con la coscienza agente25.

La coscienza giudicante non risponde a quella agente, non ammette anch’essa la sua 
particolarità, abbarbicandosi nell’interiorità e nella presunzione di rispecchiare 
l’universalità del dovere. Essa è das harte Herz: rinuncia al riconoscimento della propria 
uguaglianza con l’altra, rimanendo una coscienza separata dall’altro-da-sé, incapace di 
stabilire una corretta relazione con l’altro. È a questo punto che la coscienza agente riesce 

22 Ivi, 885.
23 Ibidem.
24 È ciò che mancava al signore e al servo, forme soggettive archetipiche e animalesche inscenanti uno 
scontro tra corna proprio perché mute, sprovviste della risorsa linguistica. Non avendo passato la lunga 
storia di maturazione e formazione di sé, cosa che invece hanno faticosamente patito le due coscienze 
morali, erano incapaci di autonegarsi reciprocamente, di cedere una parte di sé per accogliere una parte 
dell’altro, rimanendo ingarbugliate in una dinamica di contesa.
25 Ibidem.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

51

a rendersi consapevole della profonda malvagità dell’anima bella. In tal modo appaiono 
evidenti, ancora una volta, le inconfondibili caratteristiche della figura in questione: una 
coscienza che si oppone all’estrinsecazione della propria interiorità attraverso il medio 
linguistico, rimanendo segregata nella contrapposizione fra la particolarità del male e la 
bellezza della sua interiorità.  Hegel dimostra di non accettare, nella forma di questa 
soggettività, la pura conservazione solipsistica e statica della propria identità, altalenante 
tra il silenzio ostinato e la presunzione di superiorità sempre più simile ad un delirio 
d’onnipotenza:

A questo punto la scena si capovolge. Colui che aveva confessato si vede respinto e coglie 
in fallo l’altro, il quale si rifiuta di far uscire la propria interiorità nell’esistenza del discorso: 
la coscienza giudicante contrappone al Male la bellezza della propria anima, mentre alla 
confessione replica con l’ostinatezza del carattere sempre uguale a se stesso e col mutismo 
di chi se ne sta sulle sue e non si abbassa dinanzi a nessuno26.

Il risultato di tutto ciò è dunque lo svelamento della natura malvagia dell’anima bella, e 
questo, in effetti, rappresenta un passo in avanti. Di fatto essa si capovolge da coscienza 
giudicante a coscienza giudicata, condannata come soggettività incapace d’interloquire, 
di accogliere il  riconoscimento altrui, e sarà allora obbligata, sentendosi giudicata, a 
riconoscere il relativismo della sua prospettiva. La soluzione all’intera dinamica è vicina.

Il fatto che essa non abbia riconosciuto lo spirito come «padrone che può ripudiare 
qualsiasi realtà e far sì che non sia mai accaduta» comporta la degenerazione in un «essere 
privo di spiritualità»27. Si configura una coscienza avente in sé due lati immediatamente  
posti in una «opposizione rigidamente fissata» – da una parte «il suo Sé puro» e dall’altra 
«la necessità di esteriorizzarlo fino all’essere per trasformarlo in realtà» – e quando essa 
scopre di essere la «coscienza di questa contraddizione nella sua immediatezza 
irriconciliata», essa «è sconvolta fino alla follia e si strugge in una consunzione 
nostalgica»28.  Il  capovolgimento  di  ruoli  provoca  però  uno  sviluppo  decisivo  nella 
dialettica, giacché si è messo in evidenza ex negativo la necessità di smantellare ogni 
presunta assolutezza. Le due coscienze sono  in sé uguali, entrambe ipocrite, cattive, 
ostinate e particolari; questa  consapevolezza della loro uguaglianza dev’essere  ora 
acquisita per sé non solo da quella agente, ma da entrambe.

In realtà, enuncia Hegel, la soluzione era già avvenuta, solo che si rendeva necessario 
un ulteriore bagno nel negativo per far prendere definitiva cognizione, soprattutto 
all’anima bella, della loro particolarità e uguaglianza. Infatti, tanto l’una quanto l’altra 
manifestavano la loro particolarità o nella strutturale incapacità a realizzare attivamente 
l’universale a causa dell’introduzione di effetti imprevisti e talvolta malvagi – nel caso 
della coscienza agente –, o nella supposta assolutezza del punto di vista formale del 
giudizio – la coscienza giudicante. Ora, la loro opposizione viene a dissolversi proprio 
perché  si  rivelano  in  sé e  in  altro,  entrambe perfettamente  identiche  nel  loro  esser 
particolari,  entrambe accomunate da  un medesimo movimento simmetrico.  In  ciò si 
elevano  all’universalità:  l’agente  perché  aveva  già  «fatto confessione di sé»; la 
giudicante, invece, rinunciando al suo cuore duro, il quale «si spezza» poiché «rinuncia al 
pensiero che procede per  divisioni» – cioè  il giudizio – e «intuisce se stesso nella 
coscienza agente»29.

A questo punto Hegel compie il passo decisivo che preparerà alla conclusione dell’intera 
sezione: «La parola della riconciliazione è lo Spirito esistente che intuisce il puro saper-si 

26 Ibidem.
27 Ivi, 887.
28 Ibidem.
29 Ivi, 889.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

52

come essenza universale, nel suo contrario: cioè nel puro saper-si come la singolarità 
assolutamente essente entro sé. E questo riconoscimento  reciproco è lo Spirito 
assoluto»30. In primo luogo,  con la  parola della riconciliazione le due autocoscienze 
morali risolvono il conflitto in atto grazie ad un atto di reciproco riconoscimento, uscendo 
dal loro isolamento, confessandosi e perdonandosi la loro ipocrisia e ostinatezza. Il punto 
decisivo è ancora una volta il linguaggio, esprimente l’atto del perdono con il quale viene 
superata l’unilateralità delle coscienze, ponendosi come mediazione decisiva tra i due 
soggetti in gioco. Questo elemento linguistico, però, viene definito  daseiende Geist: è 
esattamente  l’oggettività  della  relazione,  il  primato  della  mediazione  sulle  due 
autocoscienze.

Tuttavia, a differenza degli altri momenti in cui si palesava lo spirito come oggettiva 
mediazione tra due elementi opposti, in questi luoghi è presente una vera e propria sterzata 
della prospettiva filosofica31.  Propriamente, qui non è solo presente l’imporsi di una 
ragione oggettiva, perché questo spirito oggettivo si manifesta alle coscienze individuali 
come  soggetto  consapevole,  come  puro saper-si,  come se  questa stessa  mediazione 
oggettiva riflettesse su di sé, divenendo unità consaputa di soggetto-oggetto e particolare-
universale. 

Alcune interpretazioni vedono con ciò la realizzazione di un  unico macrosoggetto 
assoluto32,  in  cui  il  riconoscimento  intersoggettivo  sarebbe  solo  apparente  poiché 
rimpiazzato dall’autoriconoscimento della componente universale e individuale interna ad 
un unico soggetto macroindividuale. Le coscienze cederebbero quindi il passo a quel 
famigerato terzo soggetto come attore protagonista della trama fenomenologica, dopo che 
per sei capitoli era rimasto dietro le quinte.
Contro questa chiave di lettura spicca l’argomento sotteso al finale di capitolo:

Il  Sì  della  riconciliazione in  cui  i  due Io si  spogliano della  loro  esistenza  opposta,  è 
l’esistenza dell’Io  esteso fino alla dualità, Io che con ciò resta uguale a sé e che ha la 
certezza di se stesso nella sua esteriorizzazione perfetta e nel suo contrario: il Sì è Dio 
manifestantesi in mezzo a questi Io che si sanno come il sapere puro33.

Ciò che Hegel chiama spirito esistente che nell’intuizione di sé si riconosce divenendo 
sapere assoluto, è la parola, il Sì: questo è di fatto il vero soggetto dell’intero costrutto 
hegeliano. Di questa parola Hegel afferma ch’essa è particolare e universale, e proprio 
attraverso questo linguaggio che le due autocoscienze si riconciliano, cioè riconoscono 
reciprocamente la loro natura, deponendo l’individualità a favore dell’universalità. In altri 
termini, è attraverso quella prassi linguistica che le coscienze negano ciascuna la propria 
particolarità – l’una affermando la sua inadeguatezza, l’altra spezzando il suo cuore duro 
–, che in questo contesto significa negare la propria unilaterale convinzione di essere 
coscienze bastevoli a se stesse. Nel perdono reciproco, dunque in un atto di sostanziale 
«rinuncia  a  sé»34,  scaturito  per  l’appunto  dalla  parola  della  riconciliazione,  le 
autocoscienze morali conquistano una  nuova35 consapevolezza, quella di sapersi come 
interdipendenti e quindi universali. Quando infatti s’incontrano nel dialogo e in esso si 
riconciliano,  questi  non  smarriscono  il  loro  carattere  individuale  dissolvendosi  in  
un’incognita macrosoggettività. All’opposto, quell’incontro dialogico e quel mettere a  

30 Hegel (1995, 889-891, modificata).
31 Cfr. Cortella (1995, 133-138).
32 Cfr. Gadamer (1990), Habermas (2001).
33 Ivi, 893.
34 Ivi, 889.
35 Il diventar  nuovi  da parte dei soggetti mediante il realizzarsi del riconoscimento effettivo allude, con 
sfumature religiose, alla conversione di San Paolo.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

53

frutto la  prassi-logia etica del perdono corrisponde ad acquisire un nuovo livello di 
universalità da cui dipende la loro stessa peculiarità individuale. E proprio perché questa 
nuova consapevolezza non corrisponde alla loro precedente visione dualistica,  ora il 
sapere di entrambe corrisponde al sapere dello spirito stesso.

Esplicita è poi – a salvaguardia del piano intersoggettivo – il nesso alla nozione di 
spirito definita nel quarto capitolo, come  Io che è  Noi, e  Noi  che è  Io. Da una parte, 
congedandosi dalla loro opposizione, i soggetti sono un Io che è Noi, dall’altra parte, 
nell’esistenza dell’Io esteso fino alla dualità, i soggetti sono un Noi che è Io. Ancora una 
volta  viene ribadito  il  fondamento  intersoggettivo  dell’individualità,  il  quale  viene 
affermandosi nella necessità dell’esteriorizzazione perfetta  mediante cui l’Io perviene 
alla certezza di se tramite il suo contrario, tramite cioè il riconoscimento con un altro Io. 
Nel passaggio allo spirito l’Io pertanto non sparisce, non si dissolve in un’entità altra – e 
tantomeno fa irruzione il nemico per eccellenza di Hegel, la trascendenza –, ma viene a 
maturare  e  ad  acquisire  una  più  alta  consapevolezza  di  sé  tramite  il  movimento  di 
alienazione, autonegazione e recupero di sé nell’altro.

Nell’ultima  parte  del  capoverso  Hegel  utilizza  un  sostantivo  assai  impegnativo 
parlando di Dio. Cosa intende dire? Il richiamo, ovviamente ancora di natura religiosa, va 
ad un passo evangelico in cui Cristo afferma «dove due o tre sono riuniti nel mio nome io 
sono in mezzo a loro»36. E Dio, in questo contesto, è ancora una volta la stessa relazione 
intersoggettiva, la stessa mediazione oggettiva tra soggetti, il Sì della riconciliazione. È di 
questo Sì che Hegel parla in termini di un Dio che si manifesta in mezzo ai soggetti, come 
di quella parola che unisce le due soggettività. Essa è la loro nuova realtà, anzi la loro 
vera realtà, quella di essere indipendenti nella dipendenza alla relazione con l’altro, di 
essere fuori di sé nell’altro. Dio racchiude il senso di questa nuova soggettività plurale, 
della verità dell’intersoggettività come riconoscimento del medio relazionale. Lo spirito 
assoluto è la vera essenza del soggetto umano, quel Dio che comunica la nuova natura del 
soggetto, la consapevolezza che la verità della sua individualità – del suo Io – risiede 
nell’universalità della relazione intersoggettiva – nel suo Noi. Abbiamo dunque a che fare 
con una interdipendenza tra soggetti nuovi, metamorfizzati, che «si sanno come il sapere 
puro»37, e di uno spirito che «intuisce il puro saper-si come essenza universale»38.

4. Riconoscimento e assoluto

Il  sapere  assoluto  è  raggiunto  nel  medesimo  istante  in  cui  viene  realizzandosi  il 
riconoscimento reciproco tra autocoscienze, dimostrando tra i due piani un profondo 
legame. Identifichiamo tre principi comuni ad entrambi, partendo dal riconoscimento.

In primo luogo, il riconoscimento segnala che la vera natura dell’autocoscienza si 
palesa solo allorquando essa si esteriorizza. Ciò avviene nell’attività – sulle cose e con gli 
altri – e nell’oggettivazione di sé nel medium linguistico. Tant’è che contro l’ideale di un 
soggetto chiuso in sé si pone la sintomatica critica all’inoperosità e al mutismo dell’anima 
bella alla quale è corrisposta l’urgenza dell’entrare nel mondo tramite la prassi e la messa 
a punto di una relazione dialogica con gli altri soggetti.

In  secondo luogo ed  in  consonanza  al  primo,  contro  l’ideale  di  una  soggettività 
indipendente e  autoriferita,  il  riconoscimento effettivo invera la  tesi  fenomenologica 
fondamentale: ogni autoriferimento è possibile solo grazie all’eteroriferimento. Ogni sé 
deve cioè passare necessariamente da una manovra di decentramento, con la quale viene a 

36 Matteo (18,20).
37 Ivi, 893.
38 Ivi, 889.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

54

negoziare le proprie pretese di validità con quelle altrui, raggiungendo così una forma di 
autonomia decentrata e relazionale. Insomma: il riconoscimento passa da un’obbligatoria 
autonegazione delle proprie pretese monologiche – come avviene in questi luoghi con la 
pratica della rinuncia a sé e della confessione – e da una corrispettiva affermazione della 
validità dell’altro – come nella pratica del perdono e della riconciliazione. Tutto ciò è 
espresso nel movimento delle due autocoscienze in cui, pur nella loro alienazione, esse si 
mantengono ritrovandosi, alienano la loro separatezza e riconquistano l’unità: trovano sé 
nell’altro, sono liberi come esser-presso-di-sé-nell’esser-altro39.

Da ciò, il terzo aspetto. La teoria hegeliana valorizza con efficacia quell’elemento 
oggettivo da cui le autocoscienze dipendono e che il filosofo di Stoccarda qualifica come 
spirito. E questo altro non è che la dimensione storica e sociale dell’intersoggettività, 
all’interno della quale viene a incarnarsi una  logica etica – quella della reciprocità e 
dell’interdipendenza – da cui le soggettività traggono le risorse per il loro costituirsi 
relazionale. È proprio questo comune luogo normativo a prefigurarsi come il terreno di 
relazione originaria da cui le autocoscienze sorgono. Ed è sempre questa relazionalità 
etico-oggettiva, infine, ad autoriflettersi divenendo sapere assoluto.

Esteriorizzazione pratica e linguistica, autoriferimento costituito dall’eteroriferimento 
e  oggettività  della  mediazione,  elementi  esibiti  nel  riconoscimento  effettivo, 
corrispondono ad altrettanti momenti del sapere assoluto.

In primis, la conciliazione in cui si divulga l’assoluto ha i caratteri dell’esistenza, del 
Dasein, come cioè qualcosa che accade alienandosi da sé nella caratteristica esteriorità 
linguistica  con  la  quale  i  due  soggetti  si  riconoscono.  A conferma  di  questo  tratto 
esteriorizzante ci sono le ultime pagine della Fenomenologia, in cui viene rimarcato come 
questo deve sapersi alienare40, deve cioè conoscere «il negativo di se stesso, cioè il proprio 
limite» e ciò significa «sapersi  sacrificare» nella «esteriorizzazione in cui  lo Spirito 
presenta il proprio divenire Spirito»41. Ciò, da un lato come «divenire dello Spirito in 
quanto spazio – la natura», e dall’altro lato, «lo Spirito esteriorizzato nel tempo» in quanto 
«storia»42. Insomma, tanto la dimensione intersoggettiva del riconoscimento tanto quella 
speculativa dell’assoluto condividono una specifica movenza, quella di decentrarsi ed 
esteriorizzarsi per accedere alla realtà nella relazione all’esser-altro.

Di conseguenza e secondariamente, tanto quanto nel riconoscimento l’autoriferimento 
della  soggettività  viene  a  dipendere  dall’eteroriferimento,  così  l’assoluto,  anch’esso 
esprimente la medesima dinamica, si rivela essere unità di individualità e universalità. Per 
l’appunto,  le  due  soggettività  morali  accedono  alla  loro  vera  natura  solo  quando 
abbandonano  il  loro  comportamento  particolaristico  nel  riconoscimento  reciproco  e 
dialogico,  diventando  se  stesse  e  il  loro  altro,  manifestandosi  come  individuali  e 
universali insieme. In egual misura, è proprio quella «parola», cioè lo «spirito esistente», 
a  sapersi  come  individuale  e  universale.  Il  sapere  di  questa  unità  si  connette  alla 
consapevolezza dell’autocoscienza circa la sua natura intersoggettiva, universale: il suo 
Io individuale  è  già  da  sempre  un  Noi sociale.  L’unità  di  individuale  e  universale 
comprova il movimento che guida l’assoluto stesso, quello della negatività immanente, 
con il quale viene messa in critica ogni forma d’irrigidimento dei propri presupposti. Il 
sapere  assoluto  hegeliano  tiene  insieme due  anime:  codificare  e  fissare  non tanto  i 
contenuti empirici,  quanto le nostre capacità astrattive, al fine di poter attingere alla 
dimensione della scientificità; problematizzare e ripiegare su di sé quelle stesse capacità 
allorché si blocchino in principi unilaterali e dogmatici. Tanto l’autocoscienza, inverante 

39 Si veda, sul piano dello spirito oggettivo, come questo movimento venga espresso nell’importante § 7 
della Filosofia del diritto e nella relativa Zusatz.
40 Una mossa analoga è presente nelle ultime pagine della Scienza della logica.
41 Ivi, 1061.
42 Ivi, 1063.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

55

la  sua  vera  individualità  nell’universalità,  raggiunta  attraverso  l’autonegazione  delle 
proprie ostinatezze, quanto l’assoluto, distanziantesi criticamente e autoriflessivamente 
da-sé nell’affermazione dell’altro-da-sé, risultano dinamicamente eterodiretti  verso la 
loro Entwicklung.

Infine, come il riconoscimento teorizza la centralità della mediazione oggettiva sugli 
estremi, anche il sapere assoluto si comunica nell’unità di soggetto e oggetto. Infatti, la 
riconciliazione altro non è se non la conformazione tra piano della realtà e piano del 
pensiero, non però in senso teoreticistico e contemplativo, poiché sono sempre i soggetti e 
il loro travaglio a consentire a quell’oggettività di determinarsi come tale. Un’oggettività, 
poi,  che  certamente  possiede  le  sembianze  dell’intersoggettività  –  in  cui  trasuda 
l’elemento soggettivo –, ma che in essa tuttavia non viene esaurendosi: proprio perché 
ormai soggettiva, quell’oggettività è capace di farsi essa stessa riflessione filosofica, di 
sapersi appunto come un sapere, autonomizzandosi dal contesto storico-sociale da cui 
viene generandosi.

È forse in quest’ultimo elemento, nell’autonomia del piano della libertà speculativa 
rispetto al terreno storico-contestuale, che viene ad apparire il nucleo più scandaloso per 
la filosofia post-hegeliana, certa ormai della fallibilità e della finitezza del proprio statuto 
veritativo. Infatti, non solo il soggetto, ma parimenti lo stesso sapere filosofico risulta alla 
fin fine depotenziato, gettato, relativistico, sconfitto nella pretesa di concettualizzare e 
adeguare la realtà alle proprie categorie epistemologiche. Eppure, esso non riproduce 
determinati  meccanismi  in  cui  l’alterità43 è  condannata  all’indeterminatezza  e 
all’indicibilità  –  quando  differenza  fa  rima con  in-differenza?  O in  cui  la  libertà  è 
associata  ad  una  forma  di  radicale  indipendenza  relazionale  –  l’individualismo 
neoliberale ne è la prova? O ancora, in cui la ragione viene relativizzata ad esercizio 
stilistico in senso narrativo e anti-filosofico – nelle teorie del post-moderno e della post-
verità–, demolendone ogni pretesa oggettiva? Non è allora nella critica alla soggettività 
trascendentale  moderna palesata  nella  teoria del  riconoscimento ed in una rinnovata 
traduzione della grammatica critica ed espositiva del sapere assoluto, che vengono a 
raccogliersi quelle fonti critiche nei confronti del contemporaneo stesso?

Forse, se si vuole “salvare” l’assoluto hegeliano dalle critiche contemporanee, occorre 
assumerlo fino in fondo44.

Bibliografia

Bellan A. (2002), La logica e il “suo” altro. Il problema dell’alterità nella Scienza della 
Logica di Hegel, Il Poligrafo: Padova.

— (2006) Trasformazioni della dialettica. Studi su Theodor W. Adorno e la teoria 
critica, Il Poligrafo: Padova.

Bodammer T. (1969), Hegels Deutung der Sprache, F. Mainer: Hamburg.
Cortella  L.  (1995),  Dopo il sapere assoluto. L’eredità hegeliana nell’epoca post-

metafisica, Guerini: Milano.

43 Magistrali gli studi di Bellan (2002) e (2006), a cui si rimanda per una più profonda comprensione della 
relazione tra alterità e pensiero dialettico hegeliano e post hegeliano. È probabilmente in questa relazione 
che si gioca tutta l’attualità – e dunque tutta la necessità – di un pensiero – quello hegeliano – che riesce ad 
evidenziare (ed evitare) le possibili derive di quelle filosofie che sembrano costitutivamente incapaci di 
concepire l’alterità. Su questo cfr. Theunissen (1965).
44 Cfr. Samonà (2008).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Samuele Cantori, Riconoscimento e assoluto nel capitolo VI della Fenomenologia

56

— (2023), Ethos del riconoscimento, Laterza: Bari-Roma
De  Bortoli  C.  (2017), Osservazioni  sul  ruolo  del  linguaggio  nel  VI  capitolo  della  

Fenomenologia dello spirito, in «Post-Filosofie», 4: 71-106.
Gadamer, H.G. (1973), La dialettica di Hegel, Marietti: Torino.
— (1990), Verità e metodo, Bompiani: Milano.

Garelli G. (2010), Lo spirito in figura, Il Mulino: Bologna.
Gregoratto F., Ranchio F. (a cura di) (2014),  Contesti del Riconoscimento,  Mimesis: 

Milano–Udine.
Habermas, J. (2001), Verità e giustificazione, Laterza: Roma-Bari.
Hegel G.W.F. (1990), Differenza fra il sistema filosofico di Fichte e quello di Schelling, 

Mursia: Milano.
— (1995), Fenomenologia dello Spirito, Milano: Rusconi.
Honneth A, (2002), Lotta per il riconoscimento, Il Saggiatore: Milano.
— (2019), Riconoscimento. Storia di un’idea europea, Feltrinelli: Milano.

Hyppolite J. (1972), Genesi e struttura della «Fenomenologia dello spirito» di Hegel, La 
Nuova Italia: Firenze.

Ikäheimo H., Lepold K., Stahl T., (a cura di) (2021), Recognition and Ambivalence, 
Columbia University Press: New York.

Jaeggi R., Celikates R. (2018), Filosofia sociale: una introduzione, Le Monnier: Firenze.
Kjève A. (1966), Introduzione alla lettura di Hegel, Adelphi: Milano.
Landucci S. (1976), Hegel: la coscienza e la storia, La Nuova Italia: Firenze.

Lugarini L. (1980), Hegel e l’esperienza dell’anima bella, in «Giornale di Metafisica», 
37, 2: 37-68.

Mascat,  J.  M.H.,  Tortorella,  S  (a  cura  di)  (2019),  Hegel  &  Sons.  Filosofie  del  
riconoscimento, Edizioni ETS: Pisa.

Pedroni V. (1999),  Ragione e comunicazione: pensiero e linguaggio nella filosofia di  
Karl-Otto Apel e Jürgen Habermas, Guerini: Milano.
Quante M. (2016), La realtà dello spirito. Studi su Hegel, Franco Angeli, Milano.

Renault  E.  (2007)  Riconoscimento,  lotta,  dominio:  il  modello  hegeliano,  in  «Post-
filosofie», 4: 29-45.

Ruggiu L., Testa I. (2003), Hegel contemporaneo: la ricezione americana di Hegel a  
confronto con la tradizione europea, Guerini: Milano.

Samonà L. (2008), Autocoscienza e sapere assoluto, in «Verifiche», XXXVII/1-3: 33-
61.

Siep L. (2007), Il riconoscimento come principio della filosofia pratica. Ricerche sulla  
filosofia dello spirito jenese di Hegel, Pensa Multimedia: Lecce.

— (2009), Lo spazio sociale della ragione. Da Hegel in avanti, Mimesis: Milano-Udine.
Simon J. (1966), Der Problem der Sprache bei Hegel, Kohlhammer: Stuttgart.
Tassi A. (2020), L’anima bella nella Fenomenologia dello spirito, Morcelliana: Brescia.
Testa I.  (2010),  La natura del riconoscimento. Riconoscimento naturale e ontologia  

sociale in Hegel (1801-1806), Mimesis; Milano.
Theunissen  M.  (1965),  Der Andere.  Studien  zur  Sozialontologie  der  Gegmwart,  De 

Gruyter: Berlin.
Vernon J. (2007), Hegel’s Philosophy of Language, Continuum: London.

Vinci P. (1999), «Coscienza infelice» e «Anima bella», Guerini: Napoli.
Jaeggi  R.,  Celikates  R.  (2018),  Filosofia  sociale.  Una  introduzione,  Le  Monnier 

Università: Firenze.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

Thinking as Syncopated Figuration: Jean-Luc Nancy’s Hegelian 
Correction of Kant

Arundhati Dubey, Indian Institute of Technology-Bombay, 
arundhatidubey6@gmail.com

Abstract 
This paper brings out the centrality of Hegel’s understanding of immanent negativity and 
becoming in Jean-Luc Nancy’s anti-foundationalist attempts to think: What does it entail 
to think or philosophise in our post-truth world? What is the status of thought in our 
contemporary  world  when  the  edifice  of  epistemology  and  metaphysics  stands 
questioned? Analysing one of the most prominent attempts in the history of philosophy to 
discern foundations for philosophy, i.e., Kant’s  Critique of Pure Reason, Nancy turns 
Kant upside down and suggests that thought self-presents insofar as its self-identity is 
interrupted, i.e., as a syncopated figuration. My suggestion is that Nancy’s reversal of 
Kant’s  system  relies  on  a  Hegelian  correction  of  Kant,  specifically  Hegel’s 
temporalization  of  the  Kantian  limits  of  pure  reason.  The  paper  will  highlight  the 
proximity of Nancy’s thought to Hegel’s philosophy by explicating their uptake of Kant’s 
transcendental  philosophy.  This  paper  argues  that  the  reactualization  of  Hegel’s 
temporalization of Kantian limits and exposition of becoming in Nancy’s contemporary, 
post-metaphysical works opens up the possibility of thinking differently and infinitely 
from  within  our  finitude.  The  paper’s  wager  is  to  explicate  Hegel’s  exposition  of 
immanent negativity in thought and being at work in Nancy’s thinking, specifically, his 
work on community and show how the Hegel-inspired position delivers us from the 
seemingly  contradictory  impasse  of  our  time:  either  retreating  to  the  substantial 
metaphysical ideas of God, substance, etc. or being reduced to our finite and disparate 
existence and succumbing to the impossibility of thought. 

Keywords
Jean-Luc Nancy; syncopation; negativity; Kantian Limits; Hegel. 

1. Introduction

In  contemporary  French  philosophy,  Jean-Luc  Nancy  is  responsible  for  shaping  an 
understanding of singularity in relation to collectivities following the fall of the Cartesian 
subject and the critique of metaphysics. One of the important questions he tries to address 
is how the substantial ways of organizing ourselves in relation to the world, such as 
totalitarian forms of governance, capitalism, and religious fundamentalism, repeatedly 
haunt our post-metaphysical and post-truth world. Accordingly, insofar as the imperative 
to iterate and analyze the absence of foundations goes, Nancy’s work undoubtedly shares 
some similarities with deconstructionism and post-structuralism. However, Nancy differs 
in the way he thinks through this problem from his contemporaries, such as Derrida, who 
project the messianic possibility of a democracy to come that would absolve us from our 
current crises in thought and politics. In a typical deconstructionist vein, Nancy reads 

58



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

thinkers like Descartes and Kant to upturn their emphasis on foundations for, respectively, 
subjectivity and thought. In this paper, I will focus on how Nancy’s deconstructionist 
reading  of  these  thinkers  is  influenced  by  Hegel’s  understanding  of  negativity  and 
becoming, which I suggest remains a crucial aspect of Nancy’s thinking that sets him 
apart from his post-modern contemporaries. Notably, Hegel enters the scene of French 
philosophy through Alexander Kojève’s famous lectures on Hegel’s Phenomenology of  
Spirit, attended by thinkers including Georges Bataille, Maurice Merleau-Ponty, Jean-
Paul Sartre, and Jacques Lacan, among others, who significantly influence the terrain of 
modern French thought. However, we will see how Nancy’s Hegel differs from Kojève’s 
Hegel and comes closer to recent attempts at reactualizing Hegel by thinkers including 
Slavoj Žižek, Alenka Zupančič, Frank Ruda, Rebecca Comay, and Andrew Cole.

Kant’s first Critique, the Critique of Pure Reason, is read in an epistemological and 
foundational as well as anti-foundationalist manner. For instance, interpretations of Kant 
by  thinkers  like  P.  F.  Strawson1,  who  read  the  Critique for  its  foundational  and 
epistemological significance, dismiss the antinomies of pure reason as inconsequential 
and,  at  best,  treat  the  connection  between  the  two  divisions  of  the  Critique with 
considerable skepticism. In contrast, contemporary thinkers like Žižek2 emphasize the 
significance of Kant’s indefinite judgment in thinking through Kant’s antinomies of pure 
reason. For most contemporary anti-foundationalist readings of the first Critique that aim 
to question the authority of a transhistorical and substantial idea, like those of Heidegger 
and Nancy, the way the «Transcendental  Aesthetic» and «Transcendental Logic» fit 
together to form the edifice of critical philosophy is of crucial interest3. In this paper, by 
analyzing Nancy’s anti-foundationalist reading of Kant’s first  Critique,  I suggest that 
Nancy’s account is mediated and made possible only through a Hegelian re-reading of 
Kant. In this manner, the paper emphasizes the relevance of Hegelian thinking in the 
contemporary, in the way it speaks to Nancy’s desire to think with and beyond thinkers 
such as Heidegger, Derrida, and Bataille. 

The paper begins by contextualizing Nancy’s reading of Kant’s First Critique in his 
text  The Discourse  of  the  Syncope:  Logodaedalus4,  wherein  Nancy  builds  upon 
Heidegger’s reading of Kant to further an idea of thought as a figural presentation rather 
than  a  conceptual  representation.  While  for  Heidegger,  the  obtrusiveness  of  certain 
sections of the Critique reveals that the text that aims to ground philosophical discourse 
also, at once, un-grounds it. Nancy takes the instance of un-grounding in the Critique to its 
limits to suggest that the instance of un-grounding is not merely a contingent or accidental 
feature of Kant’s Critique but a necessary aspect of thought itself in the sense that it is the 
unthought or limits of thought that make any thinking possible. In Section 2, I refer to 
Nancy’s  Hegel:  The Restlessness  of  the  Negative5 to  develop how thought  operates 
figuratively in response to the immanent and shared negativity of our thought as well as 
the world. Insofar as the negativity also traverses the object, it becomes a constitutive 
aspect of thought and not merely an impediment to our capacity to know, i.e., thinking 
must repeatedly tarry with this negativity. This section concludes the paper by pointing at 
the Hegelian temporalization of Kantian limits at play in Nancy’s idea of community, 
which he contrasts with society. So, the paper opens a possibility to engage and detail the 
merits  of  Hegelian  influence  on  how  Nancy  conceives  of  and  works  through  the 
problematic of community without communion and politics. 

1 Strawson (2006). 
2 Žižek (1993). 
3 James (2006, 30).
4 Nancy (2008).
5 Nancy (2002).

59



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

2.1 The Syncopation of Pure Reason

Heidegger’s reading of Kant’s first Critique suggests that the treatise is at once a text that 
founds and unfounds philosophical discourse6. In the preface to the Critique, Kant claims: 
«Any philosophical treatise may find itself under pressure in particular passages (for it  
cannot be as fully armored as a mathematical treatise), while the whole structure of the 
system, considered as a unity, proceeds without the least danger»7. Here, Kant suggests 
that the clarity and precision of the treatise as a whole are not compromised by the difficult 
presentation of its parts. Heidegger contests this prefatory note to say that the obscurity of 
certain parts, while specifically referring to the part concerning «schema», defeats the 
purpose of Kant’s radical project at a very crucial moment in the text and, in turn, makes 
him settle for a rather traditional, Aristotelian solution to the problem of schematism. To 
clarify, schematism, for Kant,  is  the process through which understanding relates to 
sensible perception. Through this process, we create a sense of a unified experience. But 
Kant, especially in the first edition of the Critique, vaguely alludes to imagination or the 
inner depths of the soul to perform this unifying job. And this is where, for Heidegger, an 
abyss at the heart of the Critique opens8. Heidegger writes: 

Will not the Critique of Pure Reason have deprived itself of its own theme if the pure reason 
reverts to the transcendental power of imagination? Does not this ground laying lead us to 
an abyss? In the radicalism of his question Kant brought the “possibility” of metaphysics to 
this  abyss.  He  saw  the  unknown.  He  had  to  shrink  back.  It  was  not  just  that  the  
transcendental power of imagination frightened him, but that in between [the two editions] 
pure reason as reason drew him increasingly under its spell9.

Heidegger’s reading of Kant’s prefatory note highlights how Kant’s attempt to discern 
systematic foundations to philosophy also comprises a partial resignation to the murky 
terrain of imagination, and thereby a failure of thought at a crucial moment in the treatise. 
Thus, we can suggest that one upshot of Heidegger’s reading is to highlight the finitude 
and fragility of thought even as it tries to secure and work out its own foundations. Nancy 
builds upon Heidegger’s interpretation to suggest that this limit of thought that appears as 
strange  and  detrimental  to  thought’s  self-presentation  is  a  necessary  condition  of 
thought’s movement and in no way a negative condition for thought to stop thinking about 
or beyond the limits of pure reason. 

Reason,  as  finite  and  restricted  to  the  realm  of  phenomena,  is  the  Neo-Kantian 
interpretation of Kant’s First Critique and a prominent interpretation of Kant’s system.  
Hegel, in “Faith and Knowledge,” discusses how reason critiques faith and prevents 
philosophy from merely being a  handmaiden of  faith,  as was philosophy’s  received 
understanding before the Enlightenment project. However, Hegel also points out that the 
other side of the Enlightenment project is to draw limits on the critical force of reason and 
thus posit faith as substantial and positive beyond reason. When reason is reduced to 
intellect alone, it succumbs to finitude and is separated from any access or critical take on 
the absolute and the infinite that strictly liei on the side of the substantial beyond of faith. 
Hegel writes: 

Enlightened Reason won a glorious victory over what it believed, in its limited conception 
of religion, to be faith as opposed to Reason. Yet seen in a clear light, the victory comes to 

6 James (2006, 29)
7 Kant (1998, 123).
8 James (2006, 35-36)
9 Heidegger (1997, 117-118).

60



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

no more than this: the positive element with which Reason busied itself to do battle is no 
longer religion, and victorious Reason is no longer Reason. The newborn peace that hovers 
triumphantly over the corpse of Reason and faith, uniting them as the child of both, has as 
little of Reason in it as it has of authentic faith. [ … ] Reason, having in this way become 
mere intellect, acknowledges its own nothingness by placing that which is better than it in a 
faith outside and above itself, as a beyond [to be believed in]10. 

Hegel draws attention to the Kantian limit to reason, as it both names and defies the cause 
of critical philosophy. One of the prominent aspects of Kant’s philosophy is to emphasize 
the limits of reason to constitute some other domain as infinite, beyond, and transcendent. 
This happens, for instance, when limits are imposed on scientific knowledge so that it 
doesn’t pose a threat to existing structures of faith and belief. Gillian Rose11 develops this 
line  of  argument  when  she  suggests  that  the  neo-Kantian  uptake  of  Kant’s  critical 
philosophy either presupposes “validity” arising from empirical reality or “value” rooted 
in transcendent social structures. This presupposition of either value or validity to derive 
the one from the other, for instance, presupposing a certain belief to stabilize norms, 
undercuts the force of Kant’s critical philosophy that aims to question the presuppositions 
governing our empirical reality. The neo-Kantian positions exclude any enquiry into our 
empirical  reality and thus reduce transcendental  philosophy to epistemology.  In this 
backdrop,  Rose  suggests  that  Hegel’s  speculative  philosophy  remains  a  philosophy 
without any presuppositions and thus realizes the desire of Kant’s critical philosophy. 
Hegel’s philosophy prompts us to grasp the unthought of thought, which relates reason to 
faith and thus restores the possibility of questioning both faith as well as reason from the 
point of their inherent impossibility to be complete and perfect. In the absence of such an 
immanent gap, both reason and faith tend to slip into dogmatism. Rose writes: 

In the name of a neutral method which seeks solely to justify knowledge, transcendental 
philosophy justifies infinite ignorance not finite knowledge. It subjects the objects of both 
theoretical and practical knowledge to the domination of the discursive concept. We can 
only  turn  from our  limited  knowledge  of  the  finite  to  an  insatiable  yearning  for  the 
unknowable and inaccessible infinite. However, this irrational relationship to the infinite 
renders a rational relationship to the social and political conditions of our lives impossible. 
The limitation of justified knowledge of the finite prevents us from recognizing, criticizing, 
and hence from changing the social and political relations which determine us. If the infinite 
is unknowable, we are powerless. For our concept of the infinite is our concept of ourselves 
and our possibilities12. 

Thus, the task of any thinking after Kant must be to analyse the limits to reason as the very 
precondition for our access to the infinite, and thinkers like Rose, Adrian Johnston, and 
Alenka Zupančič bring out how Hegelian philosophy is the desired meta-critique of 
Kant’s critical project. In this paper, I attempt to situate Nancy’s reading alongside such 
attempts insofar as Nancy insists on explicating the critical force of reason, and for this, he 
insists upon the limits of reason as a necessary condition of its infinite capacity to create. 

Nancy finds Kant’s remarks on the two prefaces of the first Critique on the clarity of 
the text and its presentation defence against the unclear passages in the treatise (James 
2006, 37). He draws attention to Kant’s desire for clarity in philosophical thought and its 
presentation, similar to that of the sciences and mathematics. Interestingly, he upholds 
that unclear presentations necessarily exist within a text like the first  Critique,  which 
attempts to think through the movement of thought itself and discern its foundations. 

10 Hegel (1977b, 55-56). 
11 Rose (1995, 1-13).
12 Ivi, 44-45. 

61



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

Thus, I suggest that for Nancy, the inconsistency within the Critique is not incidental to 
the text but necessary to the structure of thought. 

Crucially, for Nancy, the encounter with the limit of thought results in a «syncope» but 
not in an abyssal recognition of thought’s own finitude. In the Translator’s Introduction to 
Nancy’s Logodaedalus, Saul Anton elaborates on different senses of syncope in French. 
Most colloquially, it means a momentary stoppage of the heart, akin to a heart attack, or a 
sneeze; a sudden, brief event. Syncope also connotes the interruption of a musical line, 
especially in the context of jazz. Notably, the heart and the musical note do not stop but  
are restored differently after the syncope. Anton writes: 

In this manner, the syncope points to the corporeality (a heart attack!) of consciousness in 
its linguistic expression, the dimension and moment (transcendental? empirical? empirico-
transcendental?) wherein consciousness senses or feels itself “in the flesh” and does so 
precisely because it is there that it blacks out, perhaps in the face of a sudden shock, a 
powerful emotion, or an experience of sublime grandeur – or just from trying to read Kant. 
It names the waking unconsciousness we call “incomprehension” that forces one to read a 
text over and over, especially when it operates, as does Nancy's, in multiple registers13.

 
The syncope is the interruption but not the destruction of the stream of consciousness with 
the corporeality of the real. The interruption remains a point of incomprehension that can 
restore thought differently. The interruption is a point of thought’s engagement with itself. 

In his analysis, Nancy highlights the exigency of thought’s syncopation by pointing to 
the impossibility of complete and pure presentation (Darstellung) in philosophy.  The 
manner of presentation is also a crucial question to be addressed by Kant because he 
aspires for the certitude of mathematics, but «philosophical argumentation can in fact 
never fully match the discursive rigour or exactitude of mathematics»14. Philosophical 
exposition is contingent upon historical discourse and, therefore, temporally specific and 
vulnerable to change. However,  it  is  neither completely dependent on its  other,  i.e., 
history, nor is it completely independent; but crucially, any philosophical exposition must 
bear the consequences of its fragile and vulnerable presentation. Taking responsibility for 
its inherent contingency partly entails working through the relation thought has with its 
other, not just other discourses, but crucially, its own inconsistency that allows it to relate 
to  history.  Nancy  considers  the  relation  of  thought  to  history  and  contingency  as 
immanent and necessary, rather than a contingency that strikes thought from the outside 
and can be analysed coherently once the stable foundations of philosophy have been 
definitively  and  abstractly  discerned.  Insofar  as  thought  is  internally  lacerated,  the 
limitations  imposed by other  contingent  discourses,  such as  history  and politics,  on 
thought’s contingency are only apparent. It is thought’s immanent inconsistency that 
forms thought insofar as it becomes the hallmark of thought that tarries with the real and 
does  not  presuppose  itself  and  thereby  the  world,  but  creates  the  world  from  a 
(syncopated) moment of its impossibility, the point of its limit. Thus, thought’s limit to be 
complete and uninterrupted, which appears counterintuitive to thought’s necessity and 
certainty, is the inherent condition of thought’s self-presentation. 

For Nancy, unlike Descartes and Kant, there is no pure abstraction of thought or an idea 
of a first beginning possible. We can only begin to think from where we are. Nancy begins 
to reconfigure the relationship between philosophy, wherein philosophical concepts are 
typically taken to be a representation of the world as it is, and discern the first principles of 
the  world as  they are,  etc.,  with its  other,  such as  history and literature,  which are 
discourses  marked  by  contingency  and  creative  presentations.  Nancy  subverts  this 

13 Nancy (2008, xvii) 
14 James (2006, 39)

62



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

commonplace  understanding  of  philosophy,  explicating  how  it  is  impossible  for 
philosophical presentation to be purely representational, and it is necessarily a figuration 
of a reality in relation to an unfigurable real of nature. Based on this, Nancy refutes Kant’s 
prefatory claim that the fragility of philosophical exposition does not affect the structural 
unity of the system as a whole15. For Nancy, a mathematical presentation is adequate to 
presentation proper, but a philosophical presentation is different, and it is in this gap 
between  mathematics  and  philosophical  presentation  that  Nancy  re-founds  the 
presentation  specific  to  philosophy.  He  writes:  «the  partition  of  mathematics  and 
philosophy opens the divide in Darstellung itself, the crisis, which stricto sensu separates 
Darstellung from another mode of  ‘presentation,’ the philosophical one, which Kant 
specifically chose to call Exposition»16.

Darstellung, which has been translated as “presentation”, means literally, “placing-
there”, “placing-in-front”, “showing”, or “exposition”17. The emphasis of  Darstellung, 
therefore,  lies  specifically  on  the  act  of  bringing  into  presence  or  into  view  the 
determinations and deductions of pure reason. Typically,  Darstellung is distinguished 
from the term Dichtung in German, which implies a more general concept of invention or 
creation,  such  as  that  of  novels,  poetry,  and  other  literary  expositions.  Nancy’s 
interruption  of  the  philosophical  presentation  also  blurs  the  distinction  between 
philosophy and literature. Philosophy shares with literature the exposition in response to 
syncopation at the limits of a discourse. 

This division in presentation proper begets a kind of creation that is linked to or a result 
of  the  gaps  in  the  presentation  itself.  These  literary  creative  eruptions  affect  the 
architectonic of the  Critique whereby gaps in the presentation cannot be dismissed as 
contingencies that do not bear upon the structure as a whole. The gaps are, instead, 
constitutive of the text and also of thought as such. So, reason’s syncope or an imperfect 
self-presentation manifests  as  a  symptom of limiting reason to representation alone. 
Reason syncopates insofar as there is no pre-given world to approximate but a world to 
create. Perhaps, Hegel’s “concept” proposes a treatment of this symptom whereby it 
unites Dichtung and Darstellung to retain a sense of presentation proper to the concept. As 
Hegel famously writes in the Phenomenology:

Reason, essentially the concept, is directly sundered into itself and its opposite, an antithesis 
which for that very reason is equally immediately resolved. But when Reason is presented 
as its own self and its opposite, and is held fast in the entirely separate moment of this 
asunderness, it is apprehended irrationally; and the purer the moments of this asunderness, 
the cruder is the appearance of this content which is either only for consciousness, or only 
ingenuously expressed by it. The depth which Spirit brings forth from within – but only as 
far as its picture-thinking consciousness where it lets it remain – and the ignorance of this  
consciousness about what it really is saying, are the same conjunction of the high and the 
low which, in the living being, Nature naively expresses when it combines the organ of its 
highest  fulfilment,  the  organ  of  generation,  with  the  organ  of  urination.  The  infinite 
judgement,  qua  infinite,  would  be  the  fulfilment  of  life  that  comprehends  itself;  the 
consciousness  of  the  infinite  judgement  that  remains  at  the  level  of  picture-thinking 
behaves as urination18.

I want to emphasize how Nancy seems to conceive of reason essentially as critical, as 
opposed to something finite, to the extent that thought syncopates when it tries to self-

15 James (2006, 39).
16 Nancy (2008, 32-33). 
17 James (2006, 40). 
18 Hegel (1977a, 210), translation modified, substituting “concept” for “notion”.

63



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

present.  For Nancy, Kant becomes the key to interrogate and expose the syncope of 
thought, despite his attempts to cover over the moments of syncope. 

Philosophical discourse is pronounced over a syncope or by a syncope. It is held up by an 
undecidable moment of syncope. This moment, this mode of production, and this regime of 
inscription are Kant's, which means: they are Kant’s still today. The Kantian function in 
philosophy  is  what  exhibits  –  or  should  one  say  incises?  –  the  syncope,  in  spite  of 
everything, in spite of all the will in discourse. Philosophy has always comprised this 
function, even if it is constitutionally incapable of understanding it (and why, at the critical 
moment, the syncope happens to it)19. 

The point is this: any attempt to ground philosophy’s foundations, like Kant’s Critique, 
attempts  to  model  philosophy’s  certitude  on  the  existing  model  of  mathematics 
syncopates and points at the impossibility of thought’s finished presentation. It is from 
this point of impossibility of a pre-given and complete presentation that we can begin to 
conceive or write the discourse differently. In each repetition to ground philosophy’s 
certainty and make it akin to mathematics, an enigmatic excess or undecidability implodes 
the possibility of any philosophical certainty. Nancy suggests: «Kantian philosophy stems 
from this undecidability and keeps to this syncope. It announces and notes it, and in doing 
so, it identifies itself in what is most proper to it and dooms its transcendental identity, its 
own system, to impossibility»20. The undecidable creeps in the Same, in the moment of 
repetition, to secure the identity of the Same. The underlying point is that we cannot repeat 
anything in the same way; repetition introduces a minimal difference. The undecidable 
alters  each  repetition  and  disrupts  the  identity.  Here,  Nancy  seems  to  affirm  the 
introduction of difference and uncanniness within the possibility of philosophy’s self-
presentation of its grounds. This implies that philosophy is not limited by its other, such as 
politics or history, but the fact that philosophical presentation is made possible by a limit, 
introduces  an  immanent  difference  within  philosophical  presentation  and  makes  it 
necessary for philosophy to present itself as always already syncopated and estranged 
from any retreat into a transcendental safe-house. 

To clarify, Nancy’s most prominent work is on community without communion that 
exists  as  a  limit  to  society  and  politics  here  and  now,  which  he  develops  in  The 
Inoperative Community.  Nancy argues that  such a  community that  is  different  from 
communion is ontologically necessary and cannot be erased even in the face of concrete 
attempts to annihilate a collective social existence. Crucially, Nancy’s demarcation of 
community  from  politics  leads  interpreters  like  Fraser,  Claude  Lefort,  and  Simon 
Critchley to suggest that Nancy’s distinction between the community and politics, here 
and  now,  is  a  Heideggerian  re-instantiation  of  the  ontic-ontological  distinction  that 
forbids us to act in a politically decisive manner and insisting on this distinction also 
defeats  Nancy’s  desire  to  think  beyond  a  metaphysics  of  presence  that  constantly 
encumbers  our  political  realities.  For  instance,  Nancy  Fraser  comments  on  this 
demarcation between community and politics that Nancy develops alongside Philippe 
Lacou-Labarthe at the École normale supérieure in Paris, at the Center for Philosophical  
Research on the Political (1980-84), and is later detailed by Nancy in The Inoperative  
Community.  Fraser  suggests  that  such  a  demarcation  constitutes  a  retreat  into  a 
transcendental safe house, avoids a step into politics, and justifies political inaction21. 

This paper’s emphasis on a Hegelian influence in Nancy’s contemporary political 
philosophy crucially saves his position from being reduced to a conservative position that 

19 Nancy (2008, 15).
20 Ivi, 11. 
21 Fraser (1984). 

64



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

calls for an uncritical retreat to the transcendental. I will discuss the significance of a 
Hegelian reading of Nancy’s idea of community in the final parts of the paper. 

The above discussion of Kant’s critical philosophy and Nancy’s concept of syncope 
points to the fact that the limit (here, the limits of philosophy’s self-presentation of its 
grounds with certainty, and the limits of pure reason), needs not necessarily result in the 
following responses: (i) the defence of the intelligibility of the whole (edifice of critical 
philosophy) by safeguarding the limit  to thought as something external  to thought’s 
presentation. This is the case with Kant’s spatial fixation of limits. (ii) The limits to 
philosophy destroy any idea of revival of critical philosophy and function as a recognition 
of human finitude and also the limits of philosophical thinking itself. This appears to be 
the case with Heidegger, where philosophy can only perform the task of throwing over the 
system of onto-theology, but to think anew, poetical thinking must take over. Nancy’s 
idea of syncope at the limits of a discourse points to the possibility of a poetical thinking 
as always already interrupting and forming the exposition of philosophy.  Syncopation 
does not destroy thought but forms it by taking into account its other. i.e., disequilibrium 
and contingency. 

The above discussion suggests that the notion of a limit to pure reason is read in various 
ways, for instance, as a substantial limit to human knowledge and a testament to human 
finitude. As Zupančič22 points out, the Kantian limit can be understood to posit a noumena 
as a positive realm of things in themselves beyond the grasp of our consciousness, thus 
closing off any thinking of a beyond and reducing us to finite and particular human 
experience23.  However,  in  line  with  the  arguments  developed  in  this  Section,  a 
reassessment of Kantian limits to pure reason suggests syncopated exposition as reason’s 
desire to transcend these two limiting possibilities: either an overemphasis on human 
finitude or positing a substantial beyond that is inaccessible to human reason. This is also 
how Zupančič interprets the Kantian limits when she asks:

Does a limit imply containment, even self-containment? Or does it imply a split, a gap? 
Another  question:  Does  limitation  necessarily  imply  something  “smaller”?  Does  it 
necessarily imply that something is “left out” or that something “remains” beyond? Is the 
Kantian universe actually smaller than the pre-critical universe, as Meillassoux suggests? 
Might it not be possible that limitation actually produces a world that is, in some sense,  
“bigger” than a world without limitation?24

To contextualize, Meillassoux (2008) critiques Kant’s critical philosophy for limiting our 
knowledge of the world to mere correlation between human consciousness and what it can 
reasonably grasp, thereby closing off any thinking about the “great outdoors” or a beyond. 
Zupančič’s response to this critique is that there existed no great outdoors that could ever 
be lost to us. She argues that the Kantian limit creates a beyond or noumena for the first 
time, instead of closing it off to us. The notion of a “great outdoors” or the noumena is 
itself a figuration insofar as we cannot retrieve or isolate any knowledge about our origin 
or the world before our time that is not always already syncopated and in need of creative 
impulses to present itself. Thought syncopates when it thinks beyond the concepts of 
understanding.  A  figural  presentation  works  through  the  limit  by  internalizing  and 
overcoming the limit of understanding, and this limit, which is not merely outside reason 
but immanent to it, invents or creates a sense of beyond precisely by moving away from 

22 Zupančič (2024).
23 This line of argument makes Kant’s Copernican turn susceptible to the criticism by Quentin 
Meillassoux (2008) whereby critical philosophy closes off our access to any objective, trans-historical 
knowledge outside of its relation to finite subjective historical experience.
24 Zupančič (2024, 176).

65



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

the idea that the world is always already given to us and all that remains is to grasp and 
represent it perfectly (or imperfectly) through concepts of understanding. This idea of 
limits is an injunction to create a world in response to the lack of any pre-given world. So, 
the noumena are not lost to us but are created for the first time as a syncopated figuration 
in the moment of thought thinking itself.  This implies that it  is  with Kant’s critical 
philosophy that we have a notion of limit that functions with respect to human reason and 
is not externally imposed by a God, a prime mover, etc. This is the import of Kant and 
Kantian philosophy at work in Nancy’s reading when he affirms in the above quotation 
that the discourse on the syncope is singularly a product of Kant’s system, which at once 
syncopates and covers over this necessity of syncope by defending it as the contingency 
that strikes thought at certain instances without affecting the architectonic of the whole 
treatise.  

Therefore, for Nancy, pure reason can only self-present itself in syncopation. Again, 
syncopation is not simply a negation of something but a disruption in its self-identity. As 
James  remarks,  «The  exposure  to  the  groundlessness  of  thought  is  constitutive  of 
philosophical discourse per se, it  exists or is held by this groundlessness in its very 
enunciation  as  discourse»25. The upshot of a syncopated exposition of thought is that 
whenever philosophy tries to secure its foundations in an unmediated manner, here by 
alluding to the function of pure reason alone, its self-identity is disrupted to show the self-
groundlessness of thought and presents itself in the absence of pure presentation and in an 
undecidable relation to presentation and creation. When philosophy is thought of as a 
figural exposition, the relation or distinction between philosophy and literature becomes 
undecidable.  However,  I  will  not  pursue this  discussion in  this  paper.  The point  to 
emphasise here is that both literature and philosophy operate figurally, not foundationally, 
in relation to an unfigurable real26.

The real, or the thing in itself, escapes signification or presentation, but this lack of 
pure presentation gives rise to a surplus of sense over signification because clearly, the 
possibility of signifying truth (i.e., metaphysics) stands questioned. And philosophical 
discourse can only be a figural praxis whereby thought pays fidelity to its own lack, its 
groundlessness, and does not stop writing this excess of sense in significations. 

2.2 Hegelian Negativity, and Kantian Limits

In this section, I discuss Hegelian negativity in relation to Kantian limits to draw a red 
thread between Nancy’s interruption of Kant’s attempt to seek transcendental foundations 
of pure reason as discussed in the previous section and Hegel’s temporalization of Kantian 
limits, which will be elaborated in the following paragraphs. As discussed, for Nancy, all 
thought is a syncopated movement, and in Hegel: The Restlessness of the Negative, he 
suggests that «Hegelian thought does not begin with the assurance of a principle»27. He 
maintains that all thought is marked by a restless movement because of the negativity of  
thought, and this is becoming. Unlike foundational approaches to philosophy, such as 
those of Descartes and Kant, for Nancy, it is not possible to delineate the first instance of 
our original fall into the world to discern the first principles of the world. Instead, we 
begin in the middle, i.e., in the thick of life. Nancy writes:

The restlessness of thought first means that everything has already begun: that there will  
therefore be no foundation, that the course of the world will not be stopped in order to be 

25 James (2006, 47). 
26 Ivi, 64. 
27 Nancy (2002, 8).

66



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

recommenced. It means that one is no longer in Descartes’s element, nor in Kant’s, and that, 
if the thread of history is broken, this happens of itself, because its very continuity is only 
division and distension28. 

This implies that history does not pause at the will of a philosopher; if it does, it does so 
because of its immanent contradictions, and these are the moments when history calls 
upon philosophy to relate to it, figure it in a syncopated instance. Thus, Nancy’s reading 
of (Hegelian) becoming insists upon the absence of foundation in thought or history, and 
thereby, for him, Hegel is the “opposite of a ‘totalitarian’ thinker”29. Insofar as Nancy 
insists on thought’s movement that does not presuppose a world but relates to the world 
and exposes it at the point of contradictions and impasses of the world, Nancy’s uptake of 
Hegel’s  thought  resonates  with  thinkers  like  Rose,  Johnston,  and  Zupančič  who 
emphasize the critical potential of Hegelian metaphysics.

Zupančič, in her discussion on Kantian limits, argues that the distinction between Kant 
and Hegel lies in Kant’s spatially fixated and positivized dimension of the boundary of 
pure  reason  and  Hegel’s  temporal  reversal  of  the  boundary30.  Hegel’s  specific 
understanding of boundaries plays a crucial role in exposing his idea of becoming. The 
crux of my argument here lies in demonstrating the proximity of Nancy’s explication of 
the  necessity  of  figural  exposition  in  thought’s  self-presentation  with  the  Hegelian 
temporalization of boundaries, in contrast to the understanding of boundaries as merely a 
spatial distinction. To be sure, figuration creates an excess of signification based on an 
unfigurable real, i.e., an empty or gaping space, and such an exposition of the world points 
to the fact that thought does not merely represent the world but forms it in syncopated 
instances of relating to its impasses and contradictions. To reiterate, Kant’s  Critique 
presents to us the limits of pure reason, beyond which reason runs into an inevitable 
contradiction with itself. Figural exposition in response to syncope presents one distinct 
way, among others, to engage with the limits of reason’s discourse. Zupančič suggests 
that a limit always only indefinitely approximates that which it limits. In that sense, a limit 
is a simple negation or void. In contrast, a boundary is a space of negativity that leaves a 
(positive) trace31. The boundary touches what it divides, whereas the object only ever 
approximates  its  limit.  The  touch,  in  case  of  the  boundary,  does  not  merely  limit 
externally but forms or constitutes what is touched insofar as it internally splits the object. 
If the boundary were merely a substantive and positive boundary, it would not be a 
boundary but the thing itself. The boundary is a void but also more than a void insofar as it 
opens an infinity for the thing to figure itself, to form itself precisely by limiting it. The 
boundary, insofar as it is not substantive, is not an external imposition but one that can 
only  co-appear  with  the  figuration  of  the  thing.  The  boundary  is  immanent  to  the 
syncopated exposition of the being of the thing. So, with a boundary, we always begin 
with a two, but the two here does not refer to two different objects, «but rather to an object 
and a void, that is to say, an object and its inherent impossibility that constitutes its 
ground, so to speak»32. 

Notably, it is not always the case that our access to the world demands a figuration or 
an excess of signification; sometimes, and this is true for mundane everyday functions, we 
simply function in a correlational or habitual mode of knowledge and understanding. 
However, questions of subjectivity, ethics, and politics constantly push reason beyond 
these usual modes of understanding and making sense of the world. This is where Kant’s 

28 Ibidem. 
29 Ibidem. 
30 Zupančič (2024, 188)
31 Ivi,181.
32 Ivi, 185. 

67



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

distinction between limits and boundaries becomes significant, and Zupančič explicates 
how limits transform into boundaries in the event reason oversteps or transgresses the 
negativity  of  the  limit.  This  is  where  I  situate  Nancy’s  discussion  of  thought  as  a 
syncopated exposition, i.e., in a flux that transforms an external, inaccessible limit to an 
immanent one by creating sense from the limit. Zupančič writes: 

Kant talks about the difference between a limit and a boundary, but we could also talk about 
the  moment  (and movement)  in  which a  limit  becomes a  boundary  through reason’s 
“overstepping” or “overtaking” negativity (the space that always separates us from the limit 
point), which is now included in the “here” as its “beyond.” Negativity is no longer ahead of 
reason but is within reason […] indicating its split33. 

Thus, when reason overcomes or transgresses its own limits, it need not necessarily run 
into a contradiction with itself. Figural exposition is a way in which reason can work 
through  its  immanent  negativity  to  open  an  infinity  of  sense  without  falling  upon 
“dogmatic” or “skeptical” responses to problems of pure reason. The exemplar for this is 
Kant’s introduction of the indefinite judgment in addition to and distinction from the 
negative judgment. Žižek34 brings out the importance of the indefinite judgment through 
the exemplification of un-deadness in relation to the dead, and its negative, i.e., not-dead 
(which is simply to be alive). The undead is not a simple negation of the predicate dead; 
instead, it introduces a third possibility in the dichotomy of the two polarities (life and 
death) and thus introduces an excess within the finite options. The third liminal possibility 
emerges  at/  beyond  the  limits  of  the  two  finite  positions  introduced  by  the  two 
contradictory positions. 

Hegel’s radicalization of Kant entails showing how the limit simultaneously forms that 
which it limits. Here, we begin to see resonances with Nancy’s idea of a syncopated 
presentation of philosophy – one that is both disrupted and formed by its other. Hegel35 
elucidates that it is not merely the point that serves as the boundary of a line and the line 
that serves as the boundary of a plane, but, in a temporal reversal, the point is also an 
element of the line, and the line is also an element of a plane. Implying that the boundary 
is not merely a positive and third liminal space, but the boundary here, a line (which is a 
boundary of a plane), is itself split from within insofar as it has an element of not-line (i.e., 
the point) that forms a line while maintaining itself as an other to the line. Zupančič writes: 
«Hegel goes on to speak about the unrest of the something in its Grenze [boundary], of the 
contradiction that propels it  beyond itself.  We thus get a specific temporality of the 
dialectical movement, that of becoming»36. Hegel’s emphasis on the restlessness of the 
boundary allows us to think beyond the finitude of the two contradictory positions, which 
distinguishes his understanding of the boundary from Kant’s, which remains spatially 
fixated. 

Typically,  Hegel’s  correction  of  Kant  is  understood  to  entail  a  historical 
contextualizing of Kant’s alleged empty formalism. Against this usual understanding of 
Hegel’s correction of Kant, Rebecca Comay and Frank Ruda argue that Hegel radicalises 
Kant’s formalism insofar as, for Hegel, Kant’s formalism is not formalist enough37! Hegel 
maintains that Kant’s “fear of the object”38 leads him to fill in the categories of pure reason 
with content as soon as he forms them. This hypostatizes being or posits a noumenal 

33 Ibidem. 
34 Žižek (1993, 112–114).
35 Hegel (2010, 100).
36 Zupančič (2024, 187).
37 Comay, Ruda (2018, 20).
38 Hegel (2010, 30).

68



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

world beyond the grasp of thought. Hypostatization means to posit and fixate a concept as 
a substance, and Kant appears to hypostatize the transcendental and liminal spatiality he 
ingeniously discovers while navigating the apparent contradiction that reason encounters 
when it attempts to extend its imagination beyond what is given and readily accepted. 
Kant’s anxiety with the restlessness of reason’s limits is also apparent in Heidegger’s 
reading of Kant, wherein he suggests that Kant fears the radicality of his questioning of 
limits to pure reason. Despite opening the possibility of the indefinite judgment that 
allows us to  conceive of  an excess  within finite  human experience,  such a  Kantian 
liminality succumbs to abstract formalism. This is because the limit is spatially fixated on 
the side of thought alone and being or objects themselves remain untouched by any 
conception of limit whatsoever. So, for Kant, the boundary exists between thought and 
being, wherein thought is finite and limited, whereas being is conceived as infinite and 
unlimited. This makes it difficult to conceive any relation of thought (finite) to being 
(infinite) as such. In contrast, Hegel’s temporalization of the boundary introduces a split 
within being itself. Consider, in the case of the point and line example, the boundary (here, 
the point) is in a state of unrest and contradiction. The point is at once not a line but also 
something that forms the line. This contradiction inherent in the point propels it beyond 
itself. So, Zupančič suggests that while for Kant the boundary is an internal limit, for 
Hegel, it is transformed into an «internal infinite movement that breaks down its own 
finitude»39. Hegel’s exposition of this movement, as a result of the immanent negativity of 
any substance, allows us to conceive of being (and not just thought) as lacking. The point 
can relate to the line insofar as it has an element of not-point, or a lack inherent in it. The 
lack, however, makes the point partake of infinity rather than succumb to immanentism or 
finitude, insofar as the lack of the point to be wholly, completely, and self-sufficiently a 
point makes it (an element of) the line. This is how Hegel not only understands thought 
and the substance as internally lacerated by negativity, but also de-substantializes their 
relation40, insofar as thinking relates to the substance based on their inherently shared 
negativity. Crucially, subjectivity emerges as the placeholder of this double lack, wherein 
the  lack  in  thought  coincides  with  the  lack  in  the  being.  Explicating  the  thought’s 
movement as presentation and not merely a representation of the world out there, Nancy 
writes: 

In the final  analysis,  this [Hegelian] enterprise can be a matter  of nothing other than 
dissolving  these  categories  of  “thought”  and “being,”  or  of  making and letting  them 
dissolve themselves.  But this dissolution is itself nothing other than the operation of each 
one toward the other. Each deposes the other of its own consistency and subsistence. But it 
is in positing the other that it deposes it – and that it deposes itself in this deposition. The 
operation of sense thus gives itself as pure negativity – but this negativity is nothing other 
than the upsurge of the real in its absolute concreteness, nothing other than the point of the 
subject. No respite, no repose outside the inscription of this point; there you have Hegel’s 
restlessness – but still: this point is nothing other than restlessness itself ... it is, at the same 
time, the unsettling, and the unsettled41. 

Evidently, we have over here once again, the presentation of how the limit in and of 
thought  and  being,  i.e.,  their  negativity,  forms  and  deposes  them.  The  subject  is 
constellated as that which traces this temporalization of sense as a result of a restlessness 
of  the  negativity  that  inheres,  and divides  thought  and being.  Hegel  challenges  the 
unilateral relation between subject and object, where the subject coherently forms the 

39 Zupančič (2024, 189).
40 Comay, Ruda (2018).
41 Nancy (2002, 11). 

69



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

world and, in turn, itself through the rules of sensible cognition. The introduction of 
negativity within the object and the de-substantializing of the subject-object relation make 
any foundationalist readings of Kant (such as those of Habermasians, neo-Kantians, and 
neo-pragmatists)  highly  suspect,  as  the  very  operation  of  sensible  cognition  and 
rationality as an uninterrupted and self-legislating principle stands questioned. Thought 
incessantly tarries with its radical otherness, the unthought, i.e., negativity, and forms 
itself because of this limitation. Therefore, Hegel opens an infinite becoming within the 
finitude of being. 

Nancy’s  exposition  of  thought  as  syncopated  figuration  echoes  with  Hegelian 
radicalisation  of  Kantian  limits.  Briefly  put,  the  radicalisation  entails  the  temporal 
movement and self-presentation of thought by virtue of the interruption of its self-identity 
by negativity. To recapitulate, Nancy reads the inconsistency in Kant’s Critique as the 
limitation  of  thinking  to  self-present  itself  with  consistency  without  considering  its 
immanent negativity (i.e., otherness). But Nancy’s reading of Hegel suggests that the 
negativity for Nancy is not merely on the side of thought alone, but traverses the objective 
reality as well. This inherent lack in objective reality, which saves it from being pre-given 
and predetermined, becomes most manifest in Nancy’s discussion of the narrative about 
the loss of community in modernity, which I will instantiate shortly. It is because of the 
lack of a pre-given narrative of objective reality that he introduces the notion of figuration 
as opposed to the representation of reality in thought, whereby the syncopated thought can 
only present itself by tarrying with the negativity of reality. The negativity of reality 
entails the fact that we have no unmediated access to nature or reality (as an unfigurable 
real) that exists as a whole outside of our figuration of it. 

Nancy’s  reading  of  Hegel  as  a  thinker  who  thinks  through  every  possible 
presupposition of thought and world,  makes him suggest  that  Hegel’s philosophy is 
«witness  of  the  world’s  entry  into  history»42.  Here,  history  is  not  meant  as  a  mere 
succession of events, but rather as an understanding of transformation and culture within 
the labyrinth of nature, i.e., how it becomes possible to speak and affect the course of that 
which  is  completely  foreign  to  us,  i.e.,  nature.  Nancy  suggests  that  the  notion  of 
transformation remains incomprehensible without Hegel’s explanation of negativity. He 
emphasizes that Hegel shows thought in movement and considers that thought  is only 
insofar as it is restless and in motion, whereas stagnation is a quality of the myth43. 
Remarking on the Hegelian notion of becoming, Nancy writes: 

Now, there is no thing – neither being nor thought – that is not determined. Everything is in 
the absolute restlessness of becoming. Becoming is not a process that leads to another thing, 
because it is the condition of every thing. Its absolute restlessness is itself the determination 
of the absolute. Becoming is quite exactly absolution: the detachment of each thing from its 
determination, as well as the detachment from the Whole in its determination44. 

Thus, neither being nor thought, neither nature nor culture exist out there as givens, 
absolutes,  or as finished products,  but are a result  of constant determination and an 
absolute restlessness of the becoming. And the restlessness of becoming that forms things 
is  because of  the inherent  non-identity,  or  lack of  determination of  the thing itself.  
Becoming has no telos insofar as it is a work of inherent negativity. Thought does not act 
upon  things  to  represent  them,  but  it  presents  the  restlessness  of  things  in  and  of 
themselves. Thought marks the limit or separation of things from themselves, so thought 

42 Ivi, 7. 
43 Ivi, 8.
44 Ivi, 12. 

70



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

“is the separation of things and the ordeal of this separation”45. This understanding of 
thought as the separation and presentation of this separation within things is a Hegelian re-
working of the Kantian limits that conceive of reason’s boundary as plastic insofar as it 
allows us to introduce an infinity (through a figural image) within the finitude of reason’s 
determination. 

The figuration is at once a lack and a surplus – it should not be confused with a mystical 
and imaginary expression that is removed from reality because thought operates figurally 
only in relation to the determinate negativity of the reality it tries to grasp, and not any 
abstract  negativity.  Just  like  the  idea  of  self-identical  substance,  uninterrupted  by 
negativity, is imaginary, the idea of an uninterrupted abstract negativity is also unreal. In 
figuration,  the  unfigurable  real  of  reality  beyond  our  grasp  is  actualized  through  a 
determinate  negation  of  the  reality  at  hand.  Therefore,  thought  operating  figurally 
simultaneously creates its own measure of signification insofar as the self-presentation of 
thought  depends  upon  not  foreclosing  its  syncopated  exposition,  in  thought’s  self-
presentation with its necessary dislocations, instead of covering over or defending these 
as accidental or contingent lapses that keep thought’s rigour, as a whole, intact. Nancy’s 
notion of figuration transforms the moment of disruption in thought as the very measure 
of its soundness. To be sure, thought’s disruption is traced by Nancy as an ontological and 
primordial cut or limit not merely of human reason but a cut of being itself. This is the 
Hegelian  influence  that  is  at  work  in  Nancy’s  deconstruction  of  Kant’s  systemic 
philosophy: the objective reality is split from within between its positive significations 
and  a  void  or  negativity.  For  instance,  consider  Nancy’s  response  to  the  typical 
understanding of the coming into being of a society: 

Society was not built on the ruins of a community. It emerged from the disappearance or the 
conservation of something – tribes or empires – perhaps just as unrelated to what we call  
“community” as what we call “society.” So that community, far from being what society 
has crushed or lost, is what happens to us – question, waiting, event, imperative – in the 
wake of society … Nothing, therefore, has been lost, and for this reason nothing is lost. We 
alone are lost,  we upon whom the “social bond” (relations, communication), our own 
invention, now descends heavily like the net of an economic, technical,  political,  and 
cultural snare. Entangled in its meshes, we have wrung for ourselves the phantasms of the 
lost community46. 

To be sure, in  The Inoperative Community, Nancy distinguishes the understanding of 
community  based  on  a  shared  identity  or  essence  as  forms  of  communion  from 
community without communion. The latter is an ontological sharing out of being-with the 
other  that  necessarily  forms  singularity  despite  socially  or  individually  envisaged 
attempts to form a social commune based on shared substantial identities. The above 
quotation is indicative of the fact that, for Nancy, there is something beyond the historical 
passage from pre-modern feudal communes to modern civil society that explains our 
present narrative about the loss of communion. Nancy suggests that such a pre-modern 
commune was never really there; even if it were there, the historical ruptures, for instance, 
like the Industrial Revolution, do not completely explain our present social existence, 
which is at once governed by laws and social bonds, but also a testimony of the excess that 
the  community  without  communion  is.  It  is  primarily  because  of  the  community’s 
(empirical) non-existence at any given point in time that any social bond is created as 
opposed to being historically determined. It is another thing that our social bonds are 
encumbered  by  totalizing  and  assimilatory  ideologies  that  conceal  the  limits  and 

45 Ivi, 13. 
46  Nancy (1991, 10-11). 

71



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

contradictions inherent to society, which in turn conceals society’s moment of creation 
and makes it appear as unchanging. However, the inherent limit of any society makes any 
historically  specific  disruption  or  change  in  calendrical  time  conceivable. 
Phenomenological disruptions like movement from one historical epoch to another are 
possible because of the transhistorical cut of our being: we can imagine and figure a 
different organization of being in the world, because of the trans-historical necessity of 
something like Nancy’s community, i.e., the inherent lack of our society to accomplish a 
completely operative communion. Community conceived as such an immanent limit 
makes the figuration of a different society conceivable. 

I  will  conclude  by  emphasizing  the  merit  of  reading  Nancy  through  a  Hegelian 
framework in the context of Nancy’s idea of community – a framework that Nancy, on 
other occasions, himself defends and develops. The Hegelian notion temporalisation of 
limit presents Nancy’s idea of community in a different light as compared to the usual 
analysis of the distinction between community and politics through the Heideggerian 
ontological difference (ontological-ontic). Prioritising the Hegelian inherent negativity or 
uncanniness  within  the  Same,  also  responds  to  the  problem  of  resorting  to  a 
transcendental safe-house and political inaction by thinking about a community different 
from politics here and now. By virtue of the inherent limits of politics as a discourse, it 
always  already  presupposes  its  other,  i.e.,  community.  Community  is  the  internally 
necessitated limit of politics that forms/syncopates politics. In instances that disavow such 
a community, politics is limited to a series of nows; it  is confined to historical and 
calendrical  time,  devoid  of  any  notion  of  enduring  structural  transformation.  To 
materialise a community without communion as a resistance to the closure of politics onto 
itself,  we must act in a way that safeguards the instance of syncope within politics. 
Because the community without communion does not empirically exist, except only as a 
liminal realm, and manifests as symptoms in instances of political fissures. So, it is not the 
case that we have a community first and then a certain kind of politics comes into being. In 
fact, we cannot really touch this community or approximate it in any way, as it does not 
exist (empirically). Political interventions are all we have, but we can act in a way that  
inscribes  eternity  in  our  otherwise  fleeting  and  momentarily  fragmented  political 
existence.  Community as the limit  and other of politics,  which is not  in any way a 
precondition of politics but co-appears with it, pushes us to act in a way that makes 
political actions generate any real difference and not fizzle out into political inaction by 
reproducing more of the same differences. The Hegelian correction of Kant’s spatial 
fixation of limits becomes crucial to advance this critical reading of Nancy’s oeuvre, 
which, as I try to bring out in the paper, is implicit in Nancy’s writing on Kant and Hegel. 

BIBLIOGRAPHY

Cole, A. (2014), The Birth of Theory, Chicago, IL: The University of Chicago Press. 
Comay R., Ruda, F. (2018), The Dash – The Other Side of Absolute Knowing, Cambridge, 

MA: The MIT Press.
Fraser, N. (1984). The French Derrideans: Politicizing Deconstruction or 

Deconstructing the Political?, «New German Critique. On Modernity and 
Postmodernity» 33: 127- 154.

Hegel, G. W. F. (1977a),  Phenomenology of Spirit,  trans. by Miller, A. V., Oxford: 
Oxford University Press.

72



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Arundhati Dubey, Thinking as Syncopated Figuration

— (1977b) Faith and Knowledge, trans, by Cerf, W., Harris, H.S., New York: New 
York

University Press. 
— (2010),  The Science of Logic, trans. by Giovanni, G. di., Cambridge: Cambridge  

University Press. 
 Guyer, P., Wood, A. (2021), Introducing Kant’s Critique of Pure Reason, Cambridge: 

Cambridge University Press.
Kant, I. (1998),  Critique of Pure Reason, trans. by  Guyer, P., Wood, A.,  Cambridge: 

Cambridge University Press.
James, I. (2006), The Fragmentary Demand,  Stanford, CA: Stanford University Press. 
Johnston, A. (2005), Time Driven: Metapsychology and the Splitting of the Drive. Illinois: 

Northwestern University Press 
Nancy,  J-L.  (1991).  The  Inoperative  Community.  trans.  by  Connor,  P.,  Garbus,  L., 

Minneapolis: University of Minnesota Press.
— (2002), Hegel: Restlessness of the Negative, trans. by Smith, J., Miller, S., London:

University of Minnesota Press.
— (2008). The Discourse of the Syncope: Logodaedalus. trans. by Anton. S., Stanford:
Stanford University Press. 
Rose, G. (2009). Hegel Contra Sociology. London: Verso.
Zupančič, A. (2004), The Kantian Limits, «Problemi International» 7, 11-12: 175-192.
Strawson, P. F. (2005),  The Bounds of Sense: An Essay on Kant's Critique of Pure  

Reason,  London: Routledge Press. 
Žižek, S. (1993), Tarrying with the Negative, Durham, NC: Duke University Press.

73



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

74

How to Read Hegel on/at the End of History

Rutwij Nakhwa, Indian Institute of Technology Bombay, rutwijnakhawa@gmail.com

Abstract 
On the backdrop of the diagnoses of our present time as a time without time, characterized by 
an emptied-out history and endless present of and at the end of history, this paper proposes 
that this backdrop makes our contemporary time the most apt for engaging with Hegel – the 
inaugural thinker of the end of history. Apparently, the most apt place to engage with Hegel 
today would be his philosophy of history. However, because this part of Hegel’s philosophy 
is one of the most controversial (attacked and dismissed by critics and ignored by Hegelians), 
this paper takes the form of a ground-clearing exercise for a possible contemporary reading of 
Hegel’s philosophy of history and his philosophy more generally. This exercise will grapple 
with received notions about Hegelian history, both at its worst – teleologically culminating in 
the rational and/or totalitarian state at the end of history – and at its seeming best: not a history 
that ends but points to a future society premised on mutual recognition. This paper attempts to 
destabilize both of these polar interpretive tendencies in a wager to renew dialectical thinking 
of history for our time, engaging, among others, Paolo Virno’s work on the end of history.

Keywords: Hegel, End of History, Philosophy of History, Owl of Minerva, Paolo Virno

Introduction

Our contemporary situation bears a peculiar relationship to history and temporality. We 
collectively experience the endless seriality of crises with an almost fatalistic attitude of 
inevitability: in a time of total crises-ridden and -driven uncertainty, the one thing we can feel 
absolutely  certain  about  is  that  there  will  be  another  crisis  after  this  one.  Past  crises 
seamlessly blend into present ones, which always already anticipate crises in (and of) the 
future. In other words, the past-present-future crisis coalesces into an endless present of 
crisis. The truth of this collective experience of the endless present is evidenced by the fact 
that  it  is  difficult  to  pinpoint  when  and  how history  evaporated,  marking  the  (absent) 
beginning of this interminable present. This experience has been diagnosed variously as that 
of a «lost future»1 or «presentism»2 – a time when the time of the present dominates over the 
past and the future, rendering these categories and time itself irrelevant: time becomes an 
endlessly dilating space. For François Hartog, presentism names a time wherein:

[…] the production of historical time seems to be suspended. Perhaps this is what generates 
today’s sense of  a  permanent,  elusive,  and almost  immobile  present,  which nevertheless 
attempts to create its own historical time. It is as though there were nothing but the present, like 
an immense stretch of water restlessly rippling.3 

1 Fisher (2014).
2 Hartog (2015).
3 Ivi, 17-18.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

75

More than a quarter of a century ago, Paolo Virno already connected this (a)historical-
(a)temporal  situation  with  a  collective  social  experience  of  déjà  vu  –  the  feeling  that 
everything that we experience has already happened before, that there can be nothing new 
under the sun, and everything is a repetition of the past.4 Virno diagnoses this experience of/as 
“the end of history.” However, the conception of the end of history can be traced back via 
Francis Fukuyama and Alexander Kojève ultimately to Hegel. If Hegel is the culprit who 
declared history to be at an end, then we, seemingly living at and through the end of history, 
are  living a  peculiarly Hegelian time.  How to read Hegel  now in our “Hegelian” end-
historical timeless time? 

The idea of the end of history emerges in Hegel’s philosophy of history, which already 
raises some questions. If history is at an end, why should there even be a philosophy of 
history? Merely to call the time of history’s death? The famous Hegelian answer is that the 
owl of Minerva – philosophy – flies only at dusk; philosophy’s task is to comprehend reality, 
but it can do so only after the fact, when everything’s finished, it can only think «a shape of 
life grown old»5. Thus, the end of history is, as it were, the condition of possibility of a 
philosophy of history. This would then mean that exactly now, at the end of history, is the 
time for a philosophy of history. From which it would follow that, today, the most apt entry  
point into Hegel’s philosophy would be his philosophy of history. However, it turns out that 
for  anyone wanting to  seriously engage with Hegel  today,  his  philosophy of  history is 
probably the worst place to start. Because, paradoxically, it has received too much and too 
little attention. Too much attention from non-specialists and anti-Hegelians who take the 
Philosophy of History, and only this work, as representative of Hegel’s thought as a whole, 
and thus easily stereotype and dismiss him, for instance, as a teleological anti-individualist6. 
Too little attention from the major, contemporary Hegel scholars who avoid the Philosophy 
of History «like the plague»7.

At all accounts, one of the apparently most relevant parts of Hegel’s philosophy – his 
philosophy of history – is read only to be dismissed by uncharitable critics, totally ignored by 
Hegelians, or read in a “deflationary” anti-metaphysical manner. These reactions to Hegel’s 
thought about history are somewhat understandable, given some of Hegel’s grand statements 
on  the  matter,  which  this  paper  will  treat.  As  the  paper  shows,  most  anti-Hegelian 

4 Virno (2015), first published in the original Italian in 1999.
5 Hegel (2008, 16).
6 Some of these famous anti-Hegelians include Croce (1915, 140): «Before Hegel seeks the data of facts, he 
knows what they must be» and Popper (1966, 27): «it was child’s play for his [Hegel’s] powerful dialectical  
methods to draw real physical rabbits out of purely metaphysical silk-hats». For accounts of such dismissals, see 
McGowan (2019, 131-132) and Ruda (2016, 101-104). McGowan argues that the Philosophy of History is not 
representative of Hegel’s overall philosophical system because its pivotal terms, such as the «world historical  
individual», appear nowhere else in Hegel’s oeuvre.
7 «The majority of the significant interpreters of Hegel writing today – Slavoj Žižek, Catherine Malabou, 
Rebecca Comay, Sally Sedgwick, and Susan Buck-Morss, just to name a few – avoid the  Philosophy of  
Historylike  the  plague»  (McGowan  2019,  145).  McGowan’s  comment  here  might  be  exaggerated.  An 
anonymous reviewer of this paper adduced Buck-Morss (2009) as falsifying the claim that prominent Hegelians 
avoid the Philosophy of History. To be sure, Buck-Morss’s deservedly famous book mainly engages in its «Part 
One: Hegel and Haiti» Hegel’s master-slave dialectic from the Phenomenology of Spirit in the context of Haiti’s 
revolutionary history and while «Part Two: Universal History» does directly refer to Hegel’s Philosophy of  
History, this reference is only to castigate Hegel (rightly!) for his Eurocentric cultural racism. Buck-Morss  
(2009, 115) also echoes Karl Löwith’s argument that Hegelian history is a secularized form of Christian  
teleology, which I discuss below. 



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

76

interpretations dismiss Hegel as an anti-individualistic totalitarian and religious thinker who 
completely forecloses individual human freedom. Of course, these readings have nowadays 
fallen out of fashion and Hegel has instead (re)emerged as  the philosopher of freedom. 
However, we must also consider what the status of this freedom is, of which Hegel is the so-
called champion. In making Hegel more acceptable to the contemporary world, his defenders 
(Habermas included) have emphasized, against the charges of totalitarianism, the opposite 
pole  of  purely  individualized  freedom and thereby,  at  times,  almost  turned Hegel  into 
someone he is not, namely Kant.  

Perhaps the Hegel that speaks to our time is neither a religious totalitarian nor a liberal 
individualist but a Hegel who rejects this forced choice that today is increasingly not even a 
choice but a mutually fueling perverse unity of opposites. As Hegel famously writes in the 
Phenomenology of Spirit, the true has to be grasped not only as substance but also as subject8, 
which, in this context, could be paraphrased: the truth of freedom has to be grasped neither as 
merely a collective substance nor a purely individualized subject.

This paper takes the form of a ground-clearing exercise for a possible contemporary 
reading of Hegel’s philosophy of history and his philosophy more generally. This exercise 
will grapple with received notions about Hegelian history, both at its worst – teleologically 
culminating in the rational and/or totalitarian state and the end of history – and at its seeming 
best: not a history that ends but points to a future society premised on mutual recognition. 
This paper attempts to destabilize both of these polar reading tendencies in a wager to renew 
dialectical thinking of history for our time. The first section takes up the charge that Hegel’s 
philosophy  of  history  is  a  secularization  of  the  Christian  notion  of  providence,  i.e.,  a 
teleological history inexorably progressing towards a final end-goal – the rational state, 
which  the  second  section  examines.  The  third  section  addresses  the  opposite  pole  of 
interpretation, namely, the Kantianized Hegel interpretation of mutual recognition theorists, 
and, finally, the fourth section concludes the paper with a reflection on the end of history 
thesis attributed to Hegel.  

1. History as teleology? 

As per Karl  Löwith’s influential  account,  Hegel philosophically translates the Christian 
notion  of  providence  into  history’s  unfolding9.  But  whereas  providence  as  God’s 
predetermined will for the world is radically unknowable, for Hegel, God’s plan is knowable 
through human reason. Thus, for Löwith, God’s will becomes a transcending purpose that 
unconsciously directs the passionate, self-interested actions that individuals pursue with a 
kind  of  «animal  faith»10 and  makes  the  very  idea  of  (individual)  human  freedom 
«ambiguous»11. He views Hegel as transposing the Christian idea of final judgment at the end 
of all history within the historical process itself. Löwith’s reading is based on an accurate but 
literal consideration of some of Hegel’s grand claims. For instance, Hegel writes:
 

The insight to which philosophy ought to lead, therefore […], is that the real world is as it 
ought to be, that the truly good, the universal divine reason is also the power capable of 

8 Hegel (1977, 10).
9 Löwith (1949, 56-59). 
10 Ivi, 55.
11 Ivi, 58.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

77

actualizing itself. This good, this reason – in its most concrete representation – is God. God 
governs the world: the content of His governance, the fulfillment of His plan, is world history. 
Philosophy seeks to understand this plan: for only what is fulfilled according to that plan has 
reality; what is not in accord with it, is but a worthless existence. In the pure light of this divine 
idea (which is  no mere ideal)  the illusion that  the world is  a mad or foolish happening  
disappears. Philosophy seeks to know the content, the actuality of the divine idea, and to justify 
the despised reality – for reason is the perception of God’s work12.

Ultimately, Löwith easily dismisses Hegel as too outdated and too Christian for the modern 
world. According to Simon Lumsden, Löwith’s «comprehensive teleological account» of 
Hegel’s philosophy of history assumes that, for Hegel, history has a predetermined end given 
by a supra-individual entity (whether God or spirit). 

However, Löwith’s interpretation is not without its problems. To be sure, for Hegel, world 
history does not begin with the conscious goals of its individual actors but with a universal 
goal of the fulfillment of the spirit’s concept. However, this goal, the concept, is not pregiven 
to consciousness (of individuals) but rather is an «innermost, unconscious drive»13 that the 
historical process makes conscious. In Lumsden’s account, the individual is interested in an 
inchoate or implicit principle, which they passionately pursue until its accomplishment14. 
Universal laws and principles do not exist until they are made actual through individual 
agency15. Against Löwith, Lumsden asserts: 

There is  a  logic to history’s  development,  and its  transformations must  be conceived as 
necessary, but this does not mean that history’s trajectory is progressing towards an end that 
reason or a supra-individual cosmic spirit has designed for human existence16.

 
Lumsden highlights retroactivity17, a central motif in all of Hegel’s philosophy, and argues 
that while freedom remains the necessary end goal  of history,  this in no way allows a 
prediction of the exact path through which this goal will be realized in history. This path can 
only be retroactively understood as necessary after its actual manifestation in history. In other 
words, philosophy of history can only understand the necessity of «what has happened»18. Or, 
more strongly, as Slavoj Žižek asserts, «things are not what they are, they “will have been”, 
their truth is decided retroactively»19. Hence, Hegel’s philosophy of history cannot be thought 
of as teleological in any strong sense. 

In Hegel’s manuscript of the introduction to the final set of lectures (1830-31) on the 
philosophy of world history, he writes:

the final end, the destiny, or the nature and concept of spirit in itself, is purely universal and 
abstract. A principle, fundamental rule, or law is something universal and inward, which as 
such is not completely actual, however true it may be in itself. Purposes, principles, and the like 

12 Hegel (1988, 39). 
13 Ivi, 27. 
14 Lumsden (2020, 467-470).
15 Hegel (1988, 35).
16 Lumsden (2020, 467, original italics).
17 To be sure, even Löwith (1949, 58) acknowledges Hegelian retroactivity but without much credence: Hegel is 
not «a prophet predicting future catastrophe but […] a prophet in reverse, surveying and justifying the ways of 
the spirit by its successive successes».
18 Lumsden (2020, 472).
19 Žižek (2020, 305).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

78

are in our thoughts, only in our inner intentions, or also in books, but not yet in actuality. In 
other words, what is only implicit is a possibility, a potency, but it has not yet come out from its 
inwardness into existence; [it is] one-sided ([like] philosophy [itself]). A second moment is 
needed to arrive at its actuality, that of activation, of actualization, and the principle of that is  
the will, the activity of human beings in general in the world. It is only through this activity that 
the [original] concept, the implicit determinations, are realized and actualized20.

Hegel insists that no purpose in and of history can be actualized without the activity of human 
agents. More recently, echoing Löwith’s criticism, David Carr has charged Hegel with an 
anti-enlightenment closure of the historical process, reducing subjects to passive, externally 
determined non-agents21. Pace Carr, Hegel cannot be accused of robbing individuals of their 
agency. Because, for Hegel, as the above-quoted passage demonstrates, spirit’s end goal can 
only be realized through individual actions; the idea in itself is nothing without its concrete 
manifestation  and  realization  through human activity22.  Further,  Hegel  insists  that  such 
historically meaningful action cannot be based on coercion, especially in the modern age, 
wherein individuals do not simply act based on trust and authority but increasingly «wish 
rather to dedicate their share of activity to a cause on the basis of their own understanding and 
independent conviction and estimation»23. He asserts «the infinite right of the subjective 
individual,  to satisfy himself in his activity and work»24,  without which nothing can be 
achieved in history. Hence, contrary to the typical understanding of reason determining 
individuals, the more appropriate central question of Hegel’s philosophy of history is how 
reason  can  determine  anything  in  history  if  history’s  agents  are  self-determining 
individuals25. 

Emphasizing individual agency, Lumsden locates historical conflict between the passions 
and interests  of  individuals and not so much between the individual  and the universal: 
«passion is not by its nature in conflict with justice»26. And even if the «universal structures of 
right may be in conflict with the particular pursuits of individuals but this does not negate the 
universality of its laws»27. Surprisingly, Lumsden undermines the dialectical relation between 
the individual and the universal and relegates all conflict to the side of individuals over whom 
the universal dominates. The universal remains in a sort of “Platonic” ideal realm, untouched 
by the banality of merely human conflict. Whereas the whole task of Hegel’s philosophy of 
history is to think about how individual actions can have trans-individual, i.e., universal 
consequences. Thus, while Lumsden seriously considers the retroactive dimension of Hegel’s 
thinking of history, the universal for him becomes a substantial reality, albeit one that we can 
only identify retroactively. 

In sum, the accounts of Löwith and Carr charge Hegel’s philosophy with a teleological 
closure of the historical  process and agents because they do not take the dimension of 
retroactivity seriously. But, as the next section discusses, even perspicuous commentators 
like Lumsden, who take retroactivity seriously, can succumb to substantializing the universal 
in the form of the institutionalized freedom of the state.

20 Hegel (2011, 91).
21 Carr (2014, 95).
22 Hegel (1988, 25).
23 Hegel (2011, 92).
24 Hegel (1988, 25). Hegel (2011, 91-92). 
25 Lumsden (2020, 474).
26 Ivi, 475.
27 Ibidem.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

79

2. The state: only as substance and not as subject

For Hegel, in the course of world history, the state is the ethical unity, the «whole» that  
reconciles the subjective and the objective (universal)28. He remarks:
 

There are two elements that enter into our topic: the first is the idea, the other is human passion; 
the first is the warp, the other the woof in the great tapestry of world history that is spread out 
before us. The concrete meeting point and union of the two is in ethical freedom in the state29. 

Freedom thus takes a paradoxical form of obedience to laws of the state insofar as the 
individuals recognize them as the very substance of their being30. As per the Philosophy of  
Right, for the ethical subject, the laws and their powers «are – “are” in the highest sense of 
self-subsistent  being.  This  is  an  absolute  authority  and  power  infinitely  more  firmly 
established than the being of nature»31.  For Hegel, society’s major institutions (religion, 
philosophy, and art) have a fundamental identity of their substance with that of the state and 
form  «an  indissoluble  unity  with  the  spirit  of  the  state»32.  These  assertions  about  the 
substantial being of laws, institutions and, ultimately, the state, understandably expose Hegel 
(again) to the charge of anti-individualism. However, it is important to note that Hegel is here 
and elsewhere responding to the Kantian conception of freedom as the subject’s  moral 
autonomy, a conception that gives rise to what the scholarship has termed the paradox of 
autonomy33. To make it brief, the paradox is that the self-legislation (giving oneself one’s own 
law, which the self must obey), either presupposes some existing lawful framework in which 
case it  is  not  autonomous – Hegel famously takes Kant to task for his  example of the 
categorical imperative against making into a maxim the false promise to repay a loan because 
it presupposes and absolutizes the historically specific law of private property34 – or the self-
legislation is  totally ungrounded and therefore arbitrary. In a nutshell, autonomy is either 
already lawful or lawless, and, therefore, in both cases, fully destroyed35. In contrast to the 
Kantian  conception,  for  Hegel,  freedom  has  to  be  objectivized  or  actualized  through 
relatively stable social  institutional  forms, which Hegel designates as the rational  state. 
Bildung  (education, culture, formation) is the process of this actualization. However, the 
important point is that Bildung does not establish the state as a stable substance once and for 
all but rather is radically historical and, even more crucially, a historically unfolding process 
without a predetermined telos36. As Bart Zantvoort suggests, by Hegel’s own account, the 
Hegelian vision of unity and identity (of human passion, laws, and institutions with the state) 
is illusory. Zantvoort argues that while, at the time of their formation, laws and institutions 
faithfully express the needs, desires, and intentions of the community of their individual 
creators, gradually, social life becomes ossified through this very institutionalization and 

28 Hegel (1988, 42).
29 Ivi, 26.
30 Ivi, 42.
31 Hegel (2008, 155, §146).
32 PH, 55-56.
33 Menke (2013, 13-20).
34 Hegel (2008, 130-135, §135-138).
35 Menke (2013, 16).
36 Menke (2017, 166).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

80

fixing of social-property relations37. For Lumsden, too, this gap between an existent form of 
ethical life and an emergent universal drives history: 

Dissatisfactions with or failures of existing norms incrementally undermine the coherence of a 
form of life. The cunning of reason marks the way in which the deficiencies in a form of life 
come to be corrected and the retrospective recognition of the necessity for this correction 
marks those transitions as rational38.

Lumsden argues that  modern reason is  always dissatisfied with existing norms of self-
interpretation and ways of life,  which,  therefore,  are constantly transforming. Thus, the 
historical process understood as the attempt at self-comprehension is «infinite»39. 

Similarly, Andreas Arndt notes that while Hegel was at Jena, Hegel thought that the true 
need  of  philosophy  is  living  with  dissatisfaction  through  existing  reality40.  However, 
Lumsden contends that the modern state can contain historical change without the collapse of 
a form of life41. For him, the destructiveness of the political-historical process is, as it were, 
sublimated by  Bildung. As a result, Lumsden inadvertently subscribes to a kind of weak 
teleology wherein the state and Bildung can, ultimately, contain and manage all (individual) 
dissatisfactions with reality. Further, in light of the global ecological crises, Lumsden would 
rather problematize the concept of spirit itself but not the state.42 Tereza Matějčková further 
substantializes the state by reading Hegel’s philosophy of history as a narrative of evolving 
social  infrastructure  and  argues  that  Hegel’s  conception  of  freedom  through 
institutionalization sidesteps the subject43. Problematically, she views Hegel’s philosophy of 
history as a narrative of actions by enlightened individuals who must nevertheless die before 
they are retroactively recognized as being enlightened. Thus, for her, the telos of Hegel’s 
philosophy of history is a transition from world-historical «heroes» fighting for freedom to a 
world where freedom’s objectivization in the state and other institutions makes fighting for 
freedom or even its consciousness superfluous. In contrast, for Hegel, far from the state being 
a stable substance, the very institutionalization of the state is coextensive with its ossification. 
According  to  Zantvoort,  the  more  a  society  develops  in  terms  of  individual  freedom, 
prosperity, and powerful and effective states, the greater is the potential for increased social  
and political inertia, alienation, social tension, and violent revolutions44. As per Hegel, the 
existence of the state is what renders the present incomplete and, thereby, creates the need for 
history in the first place: «the external existence of the state, with its rational laws and 
customs, is an incomplete present, the understanding of which calls for incorporating the 
awareness of its past [history]45». While Matějčková’s account of Hegel’s philosophy of 
history gestures towards Kantian-sounding ideas of cosmopolitan progress, for Hegel, world 
history is instead the theatre of warring nation-states – an image of history apposite to our  
contemporary. 

37 Zantvoort (2018, 125). See Hegel (2008, 307-308, §324A, original emphasis).
38 Lumsden (2020, 476). 
39 Ivi, 478.
40 Arndt (2020, 464). 
41 Lumsden (2020, 480-83).
42 Lumsden (2018).
43 Matějčková (2019).
44 Zantvoort (2018, 127-131).
45 Hegel (2011, 116). 



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

81

The point of this section has been to emphasize that the question of the modern state is  
far from settled. For Mladen Dolar, a major deficiency of the Left is its failure to develop an 
emancipatory theory of the state. As per him, the central problem of Hegel’s Philosophy of  
Right  was to conceive of a state that could capture the spirit of revolution from which it  
emerged and think of a form of state wherein this revolutionary spirit would endure. Dolar’s 
point is to see the state not merely as an enemy or ally but as a site of political struggle 
wherein politics is not something that happens «outside and against the state»46 – therefore, 
thinking the state not only as substance but also as subject. We also live after the collapse of 
what may be called Hegel’s fantasy of the rational state that could restrict the capitalist 
market to the sphere of civil society47. Rather than pointing to the end of history in a rational 
state, Hegel’s philosophy of history points to the double failures of the state, on the one hand, 
to rein in capitalism and, on the other hand, to ensure cosmopolitan peace.

The  first  two  sections  critically  discussed  interpretations  of  Hegel’s  philosophy  of 
history that (both unfavorably and favorably to Hegel) emphasize the universal aspect of 
history against the individual. The next section discusses the more “progressive” liberal 
interpretations that articulate a somewhat abstracted form of the substantial state and find in 
Hegel’s philosophy a blueprint of a future society to be realized in an indefinitely deferred 
future.

3. There is no future society

While Hegel is generally credited for introducing history into philosophy, Kant already had 
some intriguing reflections on history outside of his three  Critiques.  Kant’s writings on 
history contain a theoretical device similar to the Hegelian cunning of reason to explain 
historical progress, which has been called the «cunning of nature»48. For Kant, the cunning of 
nature describes how conscious individual freedom takes the form of an unconscious social 
antagonism (i.e., the incompatibility of social relations due to envy, vanity, and insatiable 
desire for power and possession) that paradoxically pushes human freedom to its apotheosis 
in the creation of a moral society and a cosmopolitan world49. However, for Kant, the cunning 
of nature is a mere assumption, a philosophical heuristic device to make sense of history 50. 
Whereas for Hegel, the cunning of reason is the actual, concrete, and necessary way in which 
spirit unfolds in history. Yirmiahu Yovel remarks that although this difference makes Hegel’s 
cunning of reason the more coherent, developed, and comprehensive theory, it also makes 
Hegel fundamentally wrong about history, whereas Kant’s weaker, regulative heuristic of the 
cunning of nature remains valid insofar as it  is merely a subjective reflective judgment 
without any objective ontological commitment.51 

46 Dolar, Hamza, Ruda (2020, 487).
47 Dolar (2022).
48 Yovel (1980, 8-9).
49 Kant (1991).
50 Wood (2006, 249).
51 Yovel (1980, 8, 24). Also see Wood (2006, 249).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

82

Pace  Yovel, I want to defend Hegel’s philosophical conception of history but without 
turning  him  into  Kant  like  the  dominant  Anglo-American  scholarship.52 For  instance, 
Brandom asserts that:

the principal positive practical lesson of Hegel’s analysis of the nature of modernity […] is that 
if we properly digest the achievements and failures of modernity, we can build on them new, 
better kinds of institutions, practices, and self-conscious selves—ones that are normatively 
superior because they embody a greater self-consciousness, a deeper understanding of the kind 
of being we are53.

Thus, the antagonisms of modernity become the ground for a future, morally superior society. 
Similarly, for Pippin, Hegel

focuses our attention on the experience of normative insufficiency, on a breakdown in a form 
of life (a situation wherein we cannot make them any longer our own), and thereby, through 
such a  via negativa, tries to provide a general theory of re-constituted positive normative 
authority out of such breakdowns54. 

In contrast, Hegel opposes any such moral dissatisfaction with the present:
 

What makes people morally dissatisfied (and this is a dissatisfaction upon which they pride 
themselves) is that they do not see the present as measuring up to the goals they hold as right  
and good. This applies especially to contemporary ideal models of political institutions – thus 
contrasting the way things are with the way they ought to be55. 

Hegel is the philosopher par excellence of how things are: «the real world is as it ought to 
be56. The more famous version of this slogan is «What is rational is actual and what is actual is 
rational»57.  However,  a  few paragraphs  earlier,  I  discussed  Hegel’s  dissatisfaction  with 
existing reality during his Jena days. So, is the actuality of the rational and the rationality of  
the actual just an old man’s resignation in contrast to the burning dissatisfaction of his 
younger days? 

Referring to Hegel’s manuscript versions of the quoted slogan and Heinrich Heine’s 
anecdote from attending Hegel’s lectures, Dolar suggests that Hegel vacillated with another 
version of this line: «what is rational must be [muss sein]»58. To be sure, unlike Kant’s famous 
distinction between «is» [Sein] and «ought» [Sollen], Dolar explains that Hegel is aiming 
precisely at the intersection between is and ought. In opposition to the Kantian understanding 

52 As an anonymous reviewer noted, I do not have space here to do justice to the nuances of the Anglo-American 
scholarship.  As  it  stands,  this  section  serves  as  a  provocation questioning  the  hegemony of  this  line  of  
interpretation. Another reviewer directed me to the work of Rahel Jaeggi (2018) on history as a dialectic of 
crises or problems that demand their historically specific solutions or transformation(s) of the problematic,  
crises-ridden form of life. In essence, this interpretation is compatible with the Anglo-American one. However, 
I plan to engage with Jaeggi in more detail in the future.
53 Brandom, (2019, 470-471).
54 Pippin (2008, 91, original emphasis). 
55 Hegel (1988, 37). The translator’s footnote on this page suggests that Kant is the implicit target of Hegel’s  
remark. 
56 Ivi, 39.
57 Hegel (2008, 14).
58 Dolar (2015, 881-884). 



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

83

[Verstand] that presupposes the subject-object divide, Hegelian reason [Vernunft] knows no 
such distinctions. Dolar writes: 

Hence, philosophy can never simply teach the world how it ought to be, that is, to extricate the 
rational essence and impose it on existence. This has traditionally been philosophy’s delusion 
of grandeur, there was no lack of it, to dispense recipes how the world should be according to 
reason, and to feel slighted if the world didn’t want to oblige and comply. We have such good 
ideas but people are too stupid to get them. This is for Hegel precisely not to take the actuality 
of thought seriously.59 

To project an illusion of how things ought to be is to give up on the actuality of thinking. 
While  focusing  on  the  unexpected  goodness  of  apparently  bad  events,  the  above 

interpretations overlook the opposite case, which Hegel evokes, that of seemingly good or 
justifiable actions going awry. Anticipating his discussion of the cunning of reason, Hegel 
gives the example of a man who, perhaps justly, seeks revenge on his enemy and, thus, sets 
the  latter’s  house  on  fire.  Unintended  by  the  revenger,  the  fire  burns  down the  entire 
neighborhood, and the apparently just act of vengeance turns into a punishable crime of 
arson60. For Hegel, this implies that «the substance of an action, and thus the action itself, can 
turn against the agent, recoiling against him, to destroy him»61. Therefore, against Brandom’s 
thesis of The Spirit of Trust in a future, non-violent society of mutual recognition of the co-
dependency of human life, Žižek calls for a «spirit of distrust», which accepts that there is no 
direct path to concrete freedom and the only possible reconciliation is to resign ourselves «to 
the permanent threat of destruction, which is a positive condition of our freedom»62. 

According  to  Jure  Simoniti,  the  interpretations  of  Brandom,  Pippin,  and  Pinkard63 
«understand Hegel’s social thought in terms of discursive practices and mutual recognition 
between rational agents»64. Simoniti argues against such rehabilitations of Hegel that reduce 
history to a neutral vehicle of society gaining rational self-consciousness. And, even when 
interpreters like Pippin and Pinkard «half-heartedly» concede the negative and destructive 
force of history, they make it subservient to a higher normative process of social institutions 
being progressively established through the course of history. For Simoniti, these liberal 
interpretations  of  Hegel  turn  history  into  a  regulative,  asymptotic  principle  similar  to 
Habermas’s «ideal speech situation», which is infamously interminable but nevertheless 
impossibly tries  to approximate something ideal65.  Thus,  Simoniti  charges these Anglo-
American interpreters, whom he describes as «normativists» and «recognitionists», with 
smuggling «Kant’s idea of perpetual peace into Hegel’s history of warring realms66» So, any 
interpretation of Hegel that finds in his work the blueprint of «a future society reconciled with 
itself» does not do justice to retroactivity as well as to the power of negativity – the possibility 

59 Ivi, 887.
60 Hegel (1988, 30-31).
61 Ivi, 31.
62 Žižek (2020, 311).
63 Pinkard (2012).
64 Simoniti (2020, 203).
65 Ivi, 204. For Matějčková (2019, 207), Hegel’s insistence on the state as objectivized freedom shifts freedom’s 
understanding from an individual possession and intention to a more dialogical model of a free concrete act in a 
public space and the act’s conditions and consequences. She contends that history has no final judgment but is a 
constant process of retrospective self-judgment and self-reflectivity. For her, Hegel secularizes the Christian 
idea of a final judgment into the judgment of the coming generations.
66 Simoniti (2020, 204).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

84

of destructive reversals – that Hegel highlights vis-à-vis the cunning of reason and elsewhere. 
To be sure, this dream of a future society is closely linked to the notorious Hegelian thesis of 
the end of history, a history that ends (or has already ended) in precisely such a future society 
of mutual recognition. 

4. The end of history, again

Typically,  Hegel’s  end  of  history  thesis  is  used  to  charge  him  with  a  necessary, 
predetermined, teleological conception of historical progress. However, as discussed above, 
the persistence of ossified social structures beyond obsolescence already undermines the 
necessity of historical progress.67 For Hegel, «The  final goal of the world […] is spirit’s 
consciousness of  its  freedom, and hence also the actualization of  that  very freedom»68. 
According  to  Todd  McGowan, the  great  insight  of  Hegel’s  Science  of  Logic is  that 
contradictions in thought entail contradictions in being69, and hence, for Hegel, «the thought 
of contradiction is the essential moment of the concept»70. McGowan argues that, for Hegel, 
freedom arises  from the  contradictory  nature  of  all  being  (even  God)  and,  hence,  the 
inconsistency of all authority.71 Based on the Logic’s definition of freedom, McGowan claims 
that freedom is no longer an idea separated from any material origin but becomes the ideal 
correlate of the contradictory structure of being. As a result, for him, the end of history is 
simply the inescapable realization that, given the contradictory nature of all being, we are all 
free, a realization that historically unfolded in modern Europe, Haiti, and North America.72 In 
other words, the end of history condemns us to freedom. 

McGowan argues against two of the most prominent interpreters of Hegel’s end of history 
thesis,  Kojève  and  Fukuyama.  The  most  influential  in  the  20th century,  Kojève’s 
interpretation  idiosyncratically  reads  Hegel’s  philosophy  of  history  through  the 
Phenomenology’s  lordship-bondsman dialectic (Kojève’s “master-slave” dialectic) as  the 
drive of historical progress.73 Reductively put, for Kojève, history ends when slaves finally 
revolt against their master(s) and establish a non-conflictual society of mutual recognition. 
And  Kojève  locates  history’s  definitive  end,  variously,  in  the  post-French  Revolution 
Napoleonic regime, then in American capitalism and, finally, in Japanese «snobbism» 74. On 
the  other  hand,  Fukuyama  claimed  that  history  ended  with  (neo-liberal)  capitalism’s 
planetary defeat of communism in 1989.75 

To be sure, McGowan also argues against Žižek’s «modest» claim that Hegel’s end of 
history thesis implies that there is no exit from history because every epoch experiences itself 
as living at history’s end.76 Thus, McGowan agrees with Kojève and Fukuyama that history 

67 Zantvoort (2018, 128).    
68 Hegel (1988, 22).
69 McGowan (2019, 134, 139).
70 Hegel (2010, 745) 
71 Even in  the  philosophy of  history,  Hegel  obliquely  makes this  point.  He characterizes  thought  as  the 
innermost, infinite form of negativity that dissolves everything that exists and appears as objective, given, 
immediate, and as authority (PH, 80-81).
72 McGowan (2019, 137-142).
73 Kojève (1980, 50), McGowan (2019, 139-141).
74 McGowan (2019, 141). 
75 Fukuyama (1989, 3-18), McGowan (2019, 138-139).
76 McGowan (2019, 137-142).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

85

has an actual  end:  both a  terminus and a  goal  (i.e.,  freedom) reached at  the  terminus. 
However, he disagrees with Kojève and Fukuyama on the implications of history’s end. For 
Kojève, history ends in a non-contradictory society of mutual recognition, which goes against 
Hegel’s definition of freedom as the ideal correlate of being as contradictory. Similarly, for 
Fukuyama, history’s end is the end of all political struggle, whereas for McGowan, the end of 
history marks the beginning of authentic political struggle. Because, given that, at history’s 
end,  freedom is ineluctable,  subjects  must  struggle for a  form of life most  suitable for 
freedom. But, given this account of the unsurpassability of the realization of freedom at the 
end of history, why doesn’t history actually end after its end? 

McGowan answers that Hegel lectured on the philosophy of history in the 1820s and early 
1830s in the aftermath of the American, French, and Haitian revolutions, which, in their 
realization of freedom, seemed to have irreversibly transformed the world and allowed Hegel 
to declare the end of history.77 However, since Hegel’s death, this realization of freedom has 
been repeatedly covered over through attempts at establishing new authority in the world. 
And Hegel never dealt with the question of what would happen if, after the ineluctable 
realization of freedom, people simply don’t want to be free? Thus, McGowan ventures an 
answer through Freud’s theory of neurosis. At history’s end, the neurotic subject very well 
confronts the absence of any consistent authority but, instead of accepting the consequent 
freedom, erects a fantasy of a non-contradictory and consistent authority. Two guises of this 
fantasy are naturalism (the fantasy of nature as an undivided, self-consistent authority) and 
fundamentalism (belief  in God, ethnicity,  or nation as non-contradictory authority).  For 
McGowan, the symptomatic eruption of fundamentalist violence globally is the impossible 
attempt to substantialize these contradictory authority figures.  And this violence always 
undermines  itself  because  true  authority  would  not  require  repeated  violent  acts  of 
substantialization. But, for McGowan, this neurosis is a post-philosophical political response 
to the truth of freedom in history, which has been unconcealed by (Hegel’s) philosophy once 
and for all. He remarks: 

The end of history is not the end of politics. In some sense, it marks the beginning of political 
contestation in its most authentic form. Rather than struggling for freedom, subjects must now 
struggle for the form of life most adequate to their freedom78.

 
At first glance, McGowan’s thought seems compatible with Hegel’s famous lines on the owl 
of Minerva, which were already referred to above. Here’s the paragraph in full:

One word more about giving instruction as to what the world ought to be. Philosophy in any 
case always comes on the scene too late to give it. As the thought of the world, it appears only 
when actuality has completed its process of formation and attained its finished state. The 
teaching of the concept, which is also history’s inescapable lesson, is that it is only when 
actuality is mature that the ideal [das Ideale] first appears over against the real and that the 
ideal grasps this same real world in its substance and builds it up for itself into the shape of an 
intellectual realm. When philosophy paints its grey in grey, then has a shape of life grown old. 
By philosophy’s grey in grey it cannot be rejuvenated but only understood. The owl of Minerva 
begins its flight only with the falling of dusk79.

77 Ivi, 149-153.
78 McGowan (2019, 152). 
79 Hegel (2008, 16).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

86

So, as per McGowan’s interpretation, first, there is the historical eruption of freedom in the 
(hitherto unfree) world in and through the revolutions he names (starting with the French), 
and then philosophy conceptualizes this freedom, philosophy says: there has been freedom in 
the world and thus history is at an end. My issue with this interpretation is that it introduces a 
gap between the form and content of freedom. Freedom first appears as a particular content in 
history, then philosophy gives it the dignity of its proper universal form (freedom as the ideal 
correlate  of  the  contradiction  in  being).  However,  we neurotically  disavow this  formal 
universal freedom and thereby fail to give it concrete content in and through a political form 
of life. 

To be sure, the problem with this definition of freedom as applicable to political life is not 
that it is merely formal and has a form that cannot be transformed into content (this is the 
charge usually levied against Kant’s understanding of freedom). Rather, the problem is that 
this  understanding  of  freedom  (both  McGowan’s  and  Kant’s)  is  not  formal  enough80. 
McGowan’s definition of freedom is, as it were, brimming with content both historical and 
conceptual. The preliminary question it raises is whether freedom would not exist in the 
world if the French Revolution had not happened. Hegel does not necessarily succumb to this 
historicism (or to the form-content dichotomy) but McGowan’s “Hegelian” definition of 
freedom is in-formed through and through by historical content, which, thereby, allows him 
to proclaim the end of history. This line of thinking also introduces another split: between 
potentiality and actuality. First, there is the actuality of freedom in history, which philosophy 
recognizes  as  actual  but  then,  because of  society’s  neurosis,  this  historically  actualized 
freedom regresses into a potential that needs to be actualized again through politics.

Despite McGowan’s intentions, his philosophical defense of the end of history does not 
help counteract our contemporary situation of lost/closed future(s), presentism, déjà vu, in a 
word, of the end of history and even risks feeding into it further by luring philosophy into 
complacency: philosophy has done its job by identifying and declaring history’s end and now 
politics must step up to actualize this end-historical freedom. Against the interpretations of 
the end of history discussed so far (those of Kojève, Fukuyama, Žižek, and McGowan), I 
want to assert Virno’s (arguably Hegelian – in spirit if not in name –) diagnosis of the end of 
history  as  a  symptom  of  our  time,  which  demands  philosophical  analysis  rather  than 
acceptance or celebration. Pace Žižek, not every epoch experiences itself as living at the end 
of history, but, uniquely, only our modern epoch,  because  we are most aware (whether 
consciously  or  unconsciously)  of  the  historical  dimension  of  our  experience.  Or  more 
precisely, modernity is the epoch wherein what historicizes history comes out in the open for 
the first time in history. In his book, Virno explicates  that which historicizes through the 
interrelated registers of memory, temporality, and (a historical materialist analysis of) labor-
power.  While  memory (discussed below) is  the meta-register  that  makes the other  two 
possible, the analysis of labor-power renders the historically unique character of our epoch 
most concretely palpable. Capitalism is premised on the market exchange of one special 
commodity over all  others,  namely, labor-power, which is the commodified capacity to 
produce commodities. However, labor power is not an actually existing commodity like other 
commodities; in fact, labor power as such never exists in an empirical manifestation. Labor 
power is the pure potential, the capacity to labor as such – as opposed to actual effective labor 
that  produces  commodities.  This  capacity  is  the  a-temporal  condition  of  possibility  of 
temporally specific labor (in the past, present, future). In capitalism, not only does the pure a-

80 For the critique that Kant is not formal enough, see Ruda, Comay (2018, 11-28).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

87

temporal potential to labor become explicit but this potential – labor-power – is radically 
historicized. Labor-power is bought and sold  as if  it were an actually existing empirical 
commodity. As mentioned, in Virno’s analysis, labor-power is homologous to temporality 
and memory. In capitalism, labor power, as that which historicizes (makes the historically 
specific practices of human labor possible), is itself historicized. If labor power is considered 
(à la Virno) as the pre-history or meta-history of historically specific labor, then «capitalism 
historicizes meta-history»81. And human beings have a pre-history precisely because we are 
born without  instincts  and lacking a  pre-given environment,  instead of  which we have 
«absolutely generic faculties»82 (e.g., «Language, intellect, memory, labor-power, and the 
undifferentiated disposition towards pleasure»). Virno writes: 

The only potentials,  properly speaking, are those that attest to human beings’ poverty of 
instinct, undefined nature, and characteristic, constant disorientation. Having faculties is the 
sign of a lacuna: that is to say, it demonstrates the lack of a pre-given environment in which we 
can take an innately secure place once and for all time.83 

Lacking a fixed environment and instincts tied to such an environment, it becomes very 
difficult to explain how we can act at all without positing pure potential or disposition. To 
take an example from structural linguistics, we cannot conceive of the phenomenon of speech 
(parole) without positing language (langue) as a pure potential, which can never manifest as 
such as an empirical totality. To note in passing, Hegel’s speculative anthropology in the 
Encyclopedia Philosophy of  Spirit  is  precisely  an account  of  spirit’s  pre-history  as  the 
«natural soul»84, an account thoroughly characterized by the not-yet-spirit soul’s «poverty of 
instinct, undefined nature, and characteristic, constant disorientation»85 in response to which 
spirit emerges as spirit through the habitual cultivation of potentials or dispositions86. Based 
on this discussion of labor power, one (provisional) explanation of the symptom of the end of 
history is the conflation in capitalism of prehistory and history. As per Virno’s «paradoxical 
formula»: «the historicity of experience postulates the permanence of pre-history within 
history. And vice versa: the idea of an ‘end of History’ derives from the apparent liquidation 
or overcoming of pre-history»87. This account allows for a distinction between modernity (as 
the becoming explicit of the meta-historical conditions of historicity) and capitalism (as the 
historicization of meta-history), linking the experience of the end of history to the latter but 
not necessarily to the former. 

For  further  clarification,  I  will  briefly  discuss  Virno’s  account  of  memory  vis-à-vis 
historicity,  which  he  develops  through  a  careful  critical  reading  of  Henri  Bergson’s 
conception of the «memory of the present». The analysis begins with the commonplace 
phenomenon of déjà vu (or what Bergson calls «false recognition») wherein one experiences 
the present as a repetition of the past: the experience that this has already happened; I have 
already lived through this. However, this recognition of the past in the present is precisely 
false: one feels that one can almost predict the future but cannot actually do it88. Crucially, 

81 Virno (2015, 161).
82 Ivi, 88. 
83 Ivi, 87-88.
84 Hegel (2007, 29, §389).
85 Virno (2015, 87).
86 Hegel (2007, 130-136, §§409-410). 
87 Virno (2015, 186). 
88 Ivi, 9.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

88

déjà vu symptomatically reveals that every present experience is simultaneously experienced 
in two registers, that of the perceived present and its memory (of the present), which we can 
relate to the above-discussed categories of history and pre-history, actual labor and (potential) 
labor power:

[…] memory exhibits a difference of nature as compared to perception, and, at the same time, 
an equal intensity. It captures the same current moment as perception does, but in an essentially 
different manner. The fleeting present is always grasped in two distinct and concomitant 
aspects (which are concomitant precisely because they are distinct).89 

In other words, the distinction or gap between the two concomitant aspects of perception and 
memory is what makes déjà vu possible as a collapse of this distinction: I experience déjà vu 
insofar as I experience the memory of the present (in the present) as the empirical past. 
Further, déjà vu also points to «the condition of possibility of memory in general. There 
would be no memory at all, if it were not, first of all, memory of the present»90. If there were 
only  a  single  register  of  perception,  the  perceived  present  moments  would  simply 
evanescently transition into the next moment of perception – a series of pure vanishing 
“nows” without a continuum. 

Further, Virno relates perception to the actual and memory to the virtual, claiming that «in 
the virtual there is more – not less – than in the actual»91. And this excessiveness of the virtual 
is due to its form. The virtual has the same content as the actual, but in the peculiar form of the 
past. This form is that of the past as such, a non-chronological past, «past-in-general»92 which 
Virno (as discussed above) relates to capacity, potentiality, disposition – in distinction to their 
actualization in action – as well as to language as a virtual totality simultaneously opposed to 
and united with the spoken instance of a single word. The key point remains that of the 
dialectical  unity  in  distinction  of  these  two  registers  and  Virno  cautions  against 
undialectically prioritizing either one over the other:

The symmetrical errors usually committed with regard to each of the two (believing that 
memory follows perception, believing that the possible precedes the real) require a single 
correction.  The virtual  is  simultaneous to  the actual  because memory is  simultaneous to 
perception93.

He calls this simultaneity of the virtual and actual a formal or transcendental anachronism 94, 
which is the condition of possibility of at once memory and historicity. Virno writes:

There would be no history, then, if the instant that I am living through were only perceived, 
rather than also being remembered as I experience it; if the “totality of what we are seeing,  
hearing and experiencing” were not at each moment split into “actual and virtual, perception on 

89 Ivi, 11.
90 Ivi, 12.
91 Ivi, 16.
92 Virno (2015, 27).
93 Ivi, 17.
94 An anonymous reviewer noted the resonance between the present analysis and the work of Ernst Bloch. Virno 
(2015, 140) credits Bloch with coining the phrase «contemporaneity of the non-contemporary». However, by 
this phrase, Bloch (1991, 97-117) generally refers to empirical anachronism: the persistence of  actual pre-
capitalist social forms within capitalism. Virno’s notion of transcendental anachronism pushes this thought in a 
much more radical direction.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

89

the one side and memory on the other”. The formal anachronism, whose prerogative is to 
display both the intertwining and the hiatus between the possible and the real, is neither anti-
historical nor supra-historical, but, so to speak, historicising95. 

And what makes us modern is that we increasingly experience this formal anachronism, i.e., 
we experience the historicity of our own experience. The symptom of déjà vu acts as a 
defense or reaction against this experience by turning the formal anachronism into a real 
anachronism. It reduces the two into one. We experience the potentiality/virtuality of the 
present simply as a repetition of the past actuality, thus destroying both the present (as the 
repetition of the past) and the past (as merely the chronologically prior present). The feeling 
of the end of history is the result of the obfuscation of the excessive formal virtuality of the 
present by rendering it a mere repetition of an actual past content96. It is only because history 
is simultaneously moving in these two registers that we can feel its stuckness. 

Perhaps this discussion offers another way to approach Hegel’s Doppelsatz – the actual is 
the rational and the rational is the actual – as well as his thinking of history. To give up on the 
dialectical concomitance-in-distinction between rationality and actuality is to destroy both. 
And history is only history because it is internally riven between potentiality and actuality in 
each and every moment. At the outset of his Introduction to the Philosophy of History, Hegel 
points out the «contradiction» between philosophy and history, which his philosophy aims to 
resolve:

We cannot ever give up thinking; that is how we differ from the animals. There is a thinking in 
our perception, in our cognition and our intellect, in our drives and our volition (to the extent 
that these are human). But for that reason, the appeal to thinking may seem unsatisfying here, 
because in history our thinking is subordinated to the given and to what exists; it has all this as 
its basis and is governed by it. Philosophy, however, has thoughts of its own, brought forth by 
speculation from within itself and without reference to what is97.

What Hegel calls thinking here, which is part of our perception, cognition, intellect, drives, 
and volition, can be linked to memory (the form of non-chronological past), capacity, and 
disposition. In other words, every concrete, actual, particular, historical act of thinking is 
necessarily accompanied by the universal form of thought as such. And to comprehend 
history is to comprehend this fundamental splitness of human experience between the actual 
and virtual, between real and the rational. The impossible (and therefore real) task of Hegel’s 
philosophy of history is to reconcile the pure thoughts of logic (philosophy) with everything 
that is given and exists (history). And the given is not simply nature because there is spirit, 
which, Hegel tells us, is the «unity of actuality and possibility»98.

95 Virno (2015, 29, original italics). 
96 Ivi, 49.
97 PH, 10.
98 Hegel (2007, 18, §383).



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

90

Bibliography

Arndt, A. (2020), Hegel’s Philosophy of World History, in Bykova, M. F., Westphal, K. R.
(eds.), The Palgrave Hegel Handbook, Cham: Palgrave Macmillan, 453-466.

Bloch, E. (1991), Heritage of our Time, trans. by Plaice, N., Plaice, S., Cambridge: Polity 
Press.
Brandom, R. (2019), The Spirit of Trust, Cambridge, MA: Harvard University Press. 
Buck-Morss, S. (2009), Hegel, Haiti, and Universal History, Pittsburgh, PA: University of

Pittsburgh Press.
Carr, D. (2014), Experience and History: Phenomenological Perspectives on the Historical

World, Oxford: Oxford University Press.
Comay,  R.,  Ruda,  F.  (2018),  The  Dash—The  Other  Side  of  Absolute  Knowing, 

Cambridge,The MIT Press. 
Croce, B. (1915), What Is Living and What Is Dead in the Philosophy of Hegel, London:

Macmillan.
Dolar,  M.,  Hamza,  A.,  Ruda,  F.  (2020),  Interview  with  Mladen  Dolar:  Dialectic  at  a  

Standstill?Hegel at the Times of Covid, «Crisis and Critique», 7, 3: 480-497.
Dolar, M. (2015), The Owl of Minerva from Dusk till Dawn, or, Two Shades of Gray, in

«Filozofija i drustvo», 26, 4: 875-890.
— (2022), ‘Who baptized Marx, Hegel or Kant?’ on Alfred Sohn-Rethel and

Beyond, in «Problemi international», 5: 109-133. 
Fisher, M. (2014), Ghosts Of My Life: Writings on Depression, Hauntology and Lost Futures,

Winchester: Zero Books.
Fukuyama, F. (1989), The End of History?, in «The National Interest», 16, 3: 3-18.
Hartog, F. (2015),  Regimes of Historicity: Presentism and Experiences of Time, trans. by 

Brown, S., New York, NY: Columbia University Press. 
Hegel, G. W. F. (1977), Phenomenology of Spirit, trans. by Miller, A. V., Oxford: Oxford

University Press.
— (1988), Introduction to ‘The Philosophy of History’ with Selections from ‘The Philosophy 

of Right’, trans. by Rauch, L., Indianapolis, IN: Hackett.
— (2007), The Philosophy of Mind, trans. by Wallace, W., Miller, A. V. Oxford: Clarendon

Press.
— (2008), Outlines of the Philosophy of Right, trans. by Knox T. M., Houlgate, S., Oxford: 

Oxford University Press.
—  (2010),  The  Science  of  Logic,  trans.  by  Giovanni,  G.  di.,  Cambridge:  Cambridge 

University Press.
—  (2011),  Lectures  on  the  Philosophy  of  World  History,  vol.  1:  Manuscripts  of  the  

Introduction and The Lectures of 1822-3, trans. Brown, R. E., Hodgson, P. C. (eds.), 
Oxford: Oxford University Press. 

— (2018),  The Phenomenology of  Spirit,  trans.  by Pinkard,  T.,  Cambridge:  Cambridge 
University Press.

Jaeggi, R (2018), Critique of Forms of Life, trans. by Cronin, C., Cambridge, MA: Harvard
University Press.

Kant, I. (1991), Idea for a Universal History with a Cosmopolitan Purpose, in Kant:
Political Writings, 2nd, Enlarged ed., trans. by Nisbet, H. B., Cambridge: Cambridge



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Rutwij Nakhwa, How to read Hegel on/at the End of History

91

University Press, 41-53.
Kojève, A. (1980), Introduction to the Reading of Hegel: Lectures on the ‘Phenomenology  

of Spirit’,  trans. by Nichols, Jr., J. H., Ithaca, NY: Cornell University Press.
Löwith, K. (1949), Meaning in History, Chicago, IL: The University of Chicago Press.
Lumsden, S. (2018). Hegel and Pathologized Modernity or the End of Spirit in the

Anthropocene, in «History and Theory», 57, 3: 371-389.
— (2020), Freedom and the Logic of History, in Bykova, M. F., Westphal, K. R.

(eds.), The Palgrave Hegel Handbook, Cham: Palgrave Macmillan, 467-484.
Matějčková, T. (2019), History as the Progress in the (Un)Consciousness of Freedom?, in

Krijnen, C. (ed.), Concepts of Normativity: Kant or Hegel?, Leiden: Brill, 196-215. 
McGowan, T. (2019), Emancipation After Hegel: Achieving a Contradictory Revolution,

New York, NY: Columbia University Press. 
Menke, C. (2013), Hegel’s Theory of Liberation: Law, Freedom, History, Society, in

«Symposium», 17, 1: 10-30.
— (2017), Autonomy and Liberation: The Historicity of Freedom, in Zuckert, R., Kreines, J.

(eds.), Hegel on Philosophy in History, Cambridge: Cambridge University Press, 159-
176.

Pinkard, T. (2012), Hegel’s Naturalism: Mind, Nature, and the Final Ends of Life, Oxford:
Oxford University Press.

Pippin, R. B. (2008), Hegel’s Practical Philosophy: Rational Agency as Ethical Life.
Cambridge: Cambridge University Press.

Popper, K. (1966), The Open Society and Its Enemies, vol. 2: The High Tide of Prophecy:
Hegel, Marx, and the Aftermath, Princeton: Princeton University Press.

Ruda, F. (2016), Abolishing Freedom: A Plea for a Contemporary Use of Fatalism, Lincoln, 
NE: The University of Nebraska Press.

Simoniti, J. (2020), Hegel and the Opaque Core of History, in «Problemi International», 4, 
11-12: 201-221. 

Virno, P. (2015), Déjà Vu and the End of History, London: Verso.
Wood, A. W. (2006), Kant’s Philosophy of History, in Kant, I., Toward Perpetual Peace and

Other Writings on Politics, Peace, and History, Newhaven, CT: Yale University Press, 
243-262.

Yovel, Y. (1980), Kant and the Philosophy of History, Princeton, NJ: Princeton University 
Press. 

Zantvoort, B. (2018), Unthinking Inertia: Resistance and Obsolescence in Hegel’s Theory of  
History, in Comay, R., Zantvoort, B. (eds.), Hegel and Resistance: History, Politics and  
Dialectics, London: Bloomsbury Academic, 117-133.

Žižek, S. (2020), Hegel In the Future, Hegel On the Future, in «Problemi International», 4,
11-12: 293-312.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Roberta De Monticelli, Umanità violata

92

Intervista

A cura di Giacomo De Rinaldis

Roberta De Monticelli, Umanità violata, La Palestina e l'inferno della ragione, Roma-Bari, Laterza, 2024.

“Spesso si ragiona con le parole senza quasi avere l’oggetto davanti alla mente. Ora una 
conoscenza siffatta non ha efficacia, a commuovere occorre qualcosa di vivo”1: questo 
passo di Leibniz citato in Umanità Violata (Roma-Bari, Laterza, 2024) ne rappresenta in 
un certo senso il  manifesto programmatico.  Per  comprendere la  tragedia palestinese 
Roberta  De  Monticelli  si  è  recata  in  Terra  Santa,  al  centro  degli  eventi,  dove  ha  
individuato un problema filosofico oltre che una vicenda storica e politica. Nonostante i 
tentativi del diritto internazionale – nelle vesti della Corte penale internazionale e della 
Corte internazionale di giustizia – di far luce su questo orrido inferno, in Palestina si sta 
consumando infatti il “suicidio della civiltà umana”2, una tragedia che il filosofo non può 
che sfidare con “le mani nude della ragione”3. Percorrendo luoghi dai nomi biblici, oggi 
circondati da barriere e muri, e incontrando palestinesi in carne e ossa, la filosofa riscopre 
le ambivalenti origini del diritto e analizza le ragioni senza ragione di una violenza che è 
“epistemica” oltre che fisica, poiché infetta il linguaggio e il pensiero. È proprio la natura 
del diritto il punto di inizio di questa conversazione con la prof.ssa De Monticelli, nel 
quale si è tentato di dipanare solo alcuni dei fili di questo “nodo del pensiero”.

GDR: Credo che il fulcro del libro ruoti attorno a un’immagine: Il sacrificio di Isacco di 
Caravaggio nella versione  della Galleria degli Uffizi, nel quale viene rappresentato il 
momento in cui l'angelo ferma la mano di Abramo prima che tagli la testa del figlio e allo 
stesso tempo indica l’agnello da sacrificare. Utilizzando questa immagine Lei spiega il 
fondamento stesso del diritto che, attraverso la dimensione ideale della legge (l’angelo, 
ciò che chiama anche “violenza vincolata”), frena l’istinto più oscuro e arcaico dell’uomo, 
cioè la “violenza bruta”. Nelle primissime pagine Lei afferma che la cancellazione della 
differenza tra queste due forme di violenza genera uno stato mentale che non può che 
portare alla guerra. Qual è lo statuto di questa differenza nel momento storico attuale? 

1 Leibniz, Nuovi saggi sull’intelletto umano, 1705, citato in R. De Monticelli, Umanità violata. La Palestina 
e l'inferno della ragione, Roma-Bari, Laterza, 2024, p. 31.
2 R. De Monticelli, Umanità violata. La Palestina e l'inferno della ragione, cit., p. 21.
3 Ivi, p. 32.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Roberta De Monticelli, Umanità violata

93

RDM: È vero, quell’immagine è centrale e tenta di rendere plastico il pensiero che ci sia 
un cuore etico del diritto. Etico, perché il vincolo alla violenza “sacra”, cioè pre-giuridica, 
patriarcale-tribale (Abramo che “obbedisce” a un “comando” non scritto, non pubblico, 
non accessibile se non a lui), il vincolo che così plasticamente è significato dalla mano 
dell’angelo  che  ferma  quella  di  Abramo,  ha  la  qualità  drammatica  di…un’esigenza 
assoluta! Cioè incondizionata. In questo ho visto il “divino” che sta nel cuore del diritto, a 
partire da Ugo Grozio, per il quale “ci sono cose dovute agli umani” anche “se Dio non ci 
fosse”: un “divino” che la mano angelica rappresenta assai bene, ma che Grozio scaglia 
per così dire oltre la sua epoca, oltre ogni “morte di Dio”. Al contempo, ciò che trovo 
straordinario in quel dipinto è il fatto che, a ben guardare, l’angelo ha lo stesso volto di 
Isacco (il modello di Caravaggio era lo stesso), pur sublimato dove l’altro è umiliato. Il 
vincolo ha origine tutta umana, è ciò che nasce dal grido della vittima. Quest’immagine 
dunque  riassume il  pensiero  centrale  del  libro:  il  diritto,  da  sempre,  ha  una  natura 
paradossale, perché si regge e opera soltanto in virtù di quella “forza” che pure è chiamato 
a vincolare e regolare. È un’istituzione a metà strada fra la forza e l’idealità – la giustizia, 
o almeno la convivenza possibile, la pace. Ma il polo ideale ha la natura dell’etica: non è 
scritto, vive solo nella nostra coscienza: ed è per questo che siamo responsabili e complici 
se il diritto si appiattisce sulla forza e si rovescia nella legge del più forte. Detto questo,  
rispondo finalmente alla domanda. “Nel momento storico in cui ci troviamo” – cioè con 
riferimento, in particolare,  allo sterminio di Gaza – la differenza fra “violenza bruta” e 
“violenza vincolata” dovrebbe essere la differenza fra la reazione (brutale) di una milizia 
non inquadrata entro uno stato di diritto ma soggetta a un regime di occupazione (che vede 
Gaza atrocemente e periodicamente bombardata da Israele da ben prima del 7 ottobre 
2023) e quella che avrebbe dovuto essere la risposta di uno stato di diritto, per definizione 
soggetto anche al diritto internazionale. L’atroce “rappresaglia” israeliana, senza limite e 
senz’altro fine che l’ormai proclamata pulizia etnica (della Striscia) equivale a una rottura 
di ogni vincolo giuridico. Non è una guerra (la guerra è tra due stati), ma peggio: in quanto 
sterminio, e in quanto tollerato dagli alleati di Israele (noi), è virtualmente un suicidio del 
diritto (internazionale): quindi è il  “liberi tutti” delle sovranità nazionali o imperiali. 
Potenzialmente, la guerra mondiale. 

GDR: Uno dei temi ricorrenti del libro è il rapporto tra verità e giustizia: senza la prima 
non ci può essere la seconda. Scrive infatti: “La disponibilità a riconoscere il vero è il  
fondamento di tutta l’etica”4. In che modo avviene questo passaggio dal piano della verità 
a quello della giustizia? È necessario ripensare il principio metaetico della legge di Hume, 
secondo cui non bisogna mai confondere l’essere e il dover essere, cioè il piano dei fatti e 
quello della moralità?

RDM: Acuta domanda di logico! La legge di Hume ha un nucleo prezioso – i fatti non 
“giustificano” mai se stessi,  non si può dedurre da ciò che accade che anche  debba 
accadere così: farlo porta alla  Realpolitik,  al realismo cinico professato oggi da tutti 
coloro che giustificano le guerre e riarmano le nazioni europee (“la guerra c’è sempre 
stata e dunque deve esserci sempre”). Ma Hume e soprattutto la tradizione che ne deriva 
mescolano la tesi sana a generalizzazioni che non ne seguono: che non c’è posto per i 
valori  nel  mondo dei  fatti,  dunque i  valori  sono solo “nella mente” o nelle culture, 
irrimediabilmente soggettivi e relativi. Ma questa è una tesi paradossale: ne seguirebbe, 
ad esempio, che lo sterminio in atto a Gaza o non è un fatto o non è un male – visto che non 
ci sono qualità di valore e disvalore nelle cose stesse. D’altra parte, non è concepibile che 
qualunque  realtà,  anche  il  più  semplice  oggetto,  non  abbia  qualità  di  valore:  non 

4 Ivi, p. 21.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Roberta De Monticelli, Umanità violata

94

potremmo più distinguere un buon esemplare di sedia da una sedia rotta. Non potremmo 
capire il grido soffocato della vittima. È il dolore dell’ingiustizia che ci insegna cosa sia 
giustizia,  cioè  come  le  cose  (non)  sono,  e  come  dovrebbero essere.  Dunque  senza 
confondere,  come  giustamente  insegna  Hume,  l’essere  e  il  dover  essere,  possiamo 
tranquillamente dire che sì, il principio di Hume va liberato dalle sue false interpretazioni, 
già nello stesso Hume. 

GDR: Quello in Palestina è un conflitto tra due delle principali religioni monoteiste del 
Mediterraneo. Lei vede il monoteismo come l’introduzione della logica al mondo dei 
valori: non accettando che due giudizi morali abbiano il medesimo valore di verità, esso 
definisce un criterio di verità dei valori. È questo modo di pensare a generare la violenza 
che sembra essere insita nel monoteismo?

RDM: Non sono certa neppure che la questione israelo-palestinese sia un “conflitto”: 
almeno se intendiamo che ci sono due parti  egualmente responsabili  di uno stato di 
reciproca ostilità. Le parole sono importanti, e parlare di conflitto tout court rischia di 
farci dimenticare che lo stato ebraico di Israele, purtroppo, si è affermato con la violenza e 
la pulizia etnica (non era la sola via possibile! La Nakba, cioè lo sterminio o l’espulsione 
forzata di settecentomila palestinesi  è cominciata prima della guerra, del resto subito 
perdente, dei paesi arabi vicini, motivata più da interessi nazionali che da vera volontà di 
soccorrere i palestinesi); mentre nel corso della sua storia si è imposta (di fatto: e non di 
necessità) una versione di sionismo politico che ha comportato dal 1967 l’occupazione 
illegale della Cisgiordania e la distruzione di interi quartieri arabi di Gerusalemme, e dal 
fallimento degli Accordi di Oslo negli anni ’90 l’esplosione degli insediamenti illegittimi 
dei coloni, fino alla Legge dello stato-Nazione del 2018, che sancisce tre classi di diritti: 
zero diritti per i palestinesi dei territori occupati, pochi per gli arabi israeliani che non 
godono di quelli di “nazionalità”, tutti i diritti solo per gli ebrei israeliani. Ma non è solo 
per questo, cioè per il fatto che il Medio Oriente attuale è sostanzialmente il frutto delle 
politiche colonialiste europee come si sono sviluppate a partire dagli inizi del secolo 
scorso, che il “conflitto” israelo-palestinese non mi sembra un conflitto specificamente 
religioso. Ma anche per il fatto che tanto l’ebraismo quanto l’islam sono, assai più del 
cristianesimo, nella loro spiritualità, forgiate dal divieto di nominare il  nome di Dio 
invano, cioè di farne strumento di potere politico. Tanto è vero che è semmai proprio la 
crescita del suprematismo israeliano da un lato e della resistenza armata palestinese, un 
tempo diffusamente laica, dall’altro, ad aver prodotto le radicalizzazioni attuali, inedite da 
entrambe le parti, con l’incongrua fusione all’ultradestra di parte dell’ebraismo ortodosso, 
originariamente addirittura ostile al sionismo, e l’apparire di movimenti islamisti come 
Hamas. Scrivere i “nomi di Dio” sulle bandiere ha sempre trasformato questi nomi, come 
scrisse Simone Weil, in “parole assassine”. Ma è religione o degenerazione della fede, lo 
scriverli  sulle  bandiere?  Quanto  al  monoteismo  “generatore  di  violenza”  perché  di 
intolleranza: bisognerebbe rileggere Nathan il saggio di Lessing, con la sua favola dei tre 
anelli, metafora dell’intrinseca impossibilità di “possedere la trascendenza” (dichiarare 
vero un solo anello) senza negarla come tale, e quindi fare del monoteismo un’idolatria. In 
termini più laici:  il  monoteismo logico (se p è vera allora non-p non può esserlo) è 
contrario al relativismo (la “mia” verità vale quanto la “tua”) ma non certo al pluralismo 
(ci sono diversi ordini di priorità di valori, corrispondenti a vocazioni e culture: le priorità 
di uno studioso non sono quelle di un danzatore, quelle di un  papuaso non sono quelle di 
un inuit): purché ciascun ordine non sia lesivo dell’altro – e questo vincolo è uno e 
incondizionato, ma serve a tenere insieme i diversi.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Roberta De Monticelli, Umanità violata

95

GDR: Nel libro cita  Hamid Dabashi, docente di letteratura alla Columbia University 
secondo cui la distruzione di Gaza rivela la “bancarotta della filosofia europea”5, ovvero il 
fallimento del pensiero occidentale a partire dalla modernità dei Lumi. Come lei fa notare, 
se fosse davvero così anche il diritto internazionale e il costituzionalismo globale, ovvero 
i figli più nobili del pensiero occidentale, condividerebbero lo stesso destino fallimentare. 
D’altro canto  però non risparmia accuse alla  filosofia, ad esempio a quella di Martin 
Heidegger – che definisce un “mediocre sofista” – e ai vari storicismi: visioni amorali che 
riconducono gli eventi non a responsabilità di individui in carne e ossa, ma a oscure forze 
sovraindividuali, contribuendo in questo modo al crollo degli ideali illuministici. Come si 
tengono insieme questa difesa e questa accusa alla filosofia?

RDM: Si  tengono  come  l’impostazione  stessa  della  sua  domanda  suggerisce: 
distinguendo la filosofia dalla sofistica. E c’è un preciso criterio per farlo. Un filosofo è un 
pensatore che fornisce gli strumenti per criticare o refutare razionalmente le asserzioni 
infondate, arbitrarie, o puramente retoriche, anche le sue proprie. È con l’universalismo 
kantiano che combattiamo la sua residua approvazione della pena di morte, incongrua con 
i suoi principi, o certe sue infelici espressioni antisemite. I sofisti invece non solo non 
argomentano le loro tesi, anche perché spesso ne sostengono di opposte; ma usano il 
linguaggio nel modo più contrario alla sua trasparenza logica, e la maggior parte delle loro 
asserzioni sono addirittura prive di condizioni di verità, perché fanno uso di termini 
indefiniti, o equivoci, o privi di riferimento...oltre che di frasi che sono vere e proprie 
auto-confutazioni. Come il primo dei sofisti, con la sua asserzione che non c’è alcuna 
verità (“e questo è vero?” – bisognerebbe chiedergli). È però abbastanza diffusa, oggi, la 
posizione  di  Hamid  Dabashi.  L’universalismo  sarebbe  solo  la  falsa  coscienza  del 
particolarismo europeo e occidentale, l’illuminismo gronderebbe sangue coloniale. Io 
credo invece che si debbano riconoscere e distinguere le due facce della modernità: la 
faccia buia, tremenda, genocidaria, con la rapina dei continenti che il colonialismo è stato; 
e la faccia luminosa, quella che identifichiamo con l’illuminismo e i suoi principi, senza i 
quali non avremmo più ragione né ragioni per opporci alla violenza della prima e alle sue 
ancor più feroci manifestazioni contemporanee.

GDR: Ad un certo punto fa notare che le domande fondamentali di Kant (“Che cosa posso 
sapere? Che cosa devo fare? Che cosa posso sperare?”) sono tutte alla prima persona, 
gesto che difatti ha rivoluzionato la storia del pensiero. In Umanità violata l’io si mostra, 
si mette in gioco a partire dall’esperienza concreta, cerca di abitare gli eventi già a partire 
dei luoghi della tragedia palestinese. In un certo senso, è come se il libro fosse un romanzo 
scritto in prima persona. Quali sono le ragioni di questa scelta?

RDM: Grazie di questa domanda, che punta al cuore stesso del libro. Che è insieme 
un’esperienza in prima persona e una rivendicazione del suo valore cognitivo: non di pura 
e semplice testimonianza, non di autobiografia o diaristica, ma di cognizione, appunto. 
Cognizione del dolore, anche, che è la via principale della cognizione del valore. Questo 
libro infatti è nato da un “viaggio di conoscenza” in Palestina, cioè nei territori occupati di 
Cisgiordania  e  Gerusalemme Est.  Così  si  chiamano i  viaggi  promossi  da  Assopace 
Palestina,  l’associazione fondata e  presieduta da Luisa Morgantini,  già  parlamentare 
europea, che da una vita porta chi lo voglia, in piccoli e ben organizzati gruppi dalle più 
varie provenienze, a vedere con i propri occhi e toccare con le proprie mani che cosa sia la 
vita sotto il più lungo, più crudele e più illegale regime di occupazione militare e di  
apartheid che esista oggi sulla terra. E questa di pensare anche con gli occhi e con le mani, 

5 Habashi, Thanks to Gaza, European Philosophy Has been Exposed as Ethically Bankrupt, in “Middle East 
Eye”, 18 gennaio 2024, cit. in De Monticelli, Umanità violata op. cit., a p. 22



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Roberta De Monticelli, Umanità violata

96

oltre che con tutta la sensibilità, la sofferenza o la gioia di cui si è capaci, è anche la ragion 
d’essere e la vocazione della fenomenologia. 



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Silvestre Gristina, Trascendentale e praxis

97

RECENSIONE a cura di Flavio Orecchio

S. Gristina, Trascendentale e praxis. L’eredità di Fichte nei giovani hegeliani, 
Mimesis, Milano 2024

Una delle immagini che meglio descrive il lavoro di Gristina, presa a prestito da Althusser 
e impiegata già nelle pagine introduttive, è quella del Kampfplatz, del campo di battaglia. 
L’efficacia di questa metafora può riscontrarsi su vari livelli: se da una parte lo sforzo 
metodologico dell’autore è quello di minare alla radice la fiducia – a lungo riposta e oggi 
quantomeno sospetta – nelle ricostruzioni lineari della storia della filosofia, favorendo 
piuttosto l’ipotesi di  uno spazio «nel quale le traiettorie di  pensiero si  aprono come 
ramificazioni» (p. 11); dall’altra, l’idea del campo di battaglia restituisce perfettamente 
l’atmosfera  e  lo  “spirito”  del  volume.  Come uno storico sulla  scena di  una passata 
battaglia, infatti, Gristina passa sul Vormärz – e con esso sulle sue contraddizioni, le sue 
tensioni e ambiguità – per ricostruire una vicenda non del tutto risolta e ancora scossa dal 
conflitto.

Fuor di metafora, la ricerca ha un’intenzione precisa, perseguita con ferrea costanza e 
rare digressioni lungo tutto il  corso del lavoro: «indagare i  percorsi di  ricezione del 
pensiero fichtiano nei giovani hegeliani e mostrare il valore che l’eredità di Fichte, intesa 
nei termini di un’opzione teorica “alternativa” e polemica rispetto a quella hegeliana, 
ricoprì nelle formulazioni delle filosofie di questi pensatori» (p. 10). La posta in gioco, va 
da sé, non ha soltanto a che fare con le vicende intellettuali e biografiche degli autori 
trattati – dei quali, in ogni caso, emerge un profilo certamente più sfumato di quello che 
generalmente viene divulgato –, ma investe il significato stesso della ricerca storiografica 
in ambito filosofico. Destituire il primato delle grandi narrazioni teleologiche in favore 
della capillare ricerca di traiettorie e percorsi sotterranei permette di rivelare «connessioni 
impreviste,  per  le  quali  costellazioni  concettuali,  dispositivi  teorici  “neutralizzati”  o 
“sopiti” nel passato, possono essere rimessi in funzione nel presente, per aprire scorci 
prospettici verso il futuro, specialmente in momenti di crisi teorica e politica» (p. 11). In 
dichiarata antitesi alle facili schematizzazioni, Gristina si propone di far emergere un dato 
storico concreto, spesso sminuito se non del tutto ignorato: la riabilitazione, da parte dei 



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Silvestre Gristina, Trascendentale e praxis

98

“giovani hegeliani”, di Fichte – esponente di «un pensiero intimamente pratico, votato 
alla libertà e al rivoluzionamento dell’ordine costituito» (p. 12) – di fronte ai resti di un 
sistema oramai filosoficamente inservibile, quello hegeliano, imploso in quella stessa 
circolarità in cui il suo fondatore l’aveva confinato. Il libro di Gristina si presenta dunque 
come un significativo tentativo di rendere conto della forza e della profondità con cui 
Fichte ha inciso sulla storia del pensiero nel momento in cui, trasponendo le condizioni di 
possibilità  dell’esperienza  dalle  strutture  formali  della  coscienza  all’attività  pratica 
dell’Io, ha legato inscindibilmente il trascendentale alla praxis – termini che non a caso 
danno il titolo al volume. 

Prima di procedere con l’analisi dei quattro autori principali intorno a cui ruota la 
ricerca – nello specifico, Feuerbach, Cieszkowski, Köppen e Hess –, Gristina dedica un 
capitolo di carattere generale a quella che potremmo definire l’immagine di Fichte nel 
Vormärz. Questa scelta risponde a delle esigenze ben precise, tanto dal punto di vista 
storico che teorico. Le difficoltà insite nel tentativo di fornire un affresco dell’eredità 
fichtiana si danno infatti su vari livelli. In primo luogo – potrà sembrare banale ma non lo 
è affatto –, si tratta di capire cosa significa “ereditare”: «il rischio da prevenire è quello di 
una ‘cristallizzazione’ di una determinata fonte teorica in favore o detrazione di un’altra» 
(p. 27). Il confronto con i critici – Althusser, Bloch, Balibar, per citarne alcuni in ordine 
sparso  –,  permette  a  Gristina  di  guadagnare  uno spettro  di  possibilità  interpretative 
flessibile  all’interno  del  quale  muoversi,  da  innervare  però  con  l’analisi  diretta  del 
materiale storico e dei  documenti.  La figura di  Immanuel Hermann Fichte,  figlio di 
Johann Gottlieb, è in questo senso decisiva: è dalla biografia del padre da lui stesso scritta 
e pubblicata, insieme col suo prezioso Nachlass – siamo nel periodo che va dal ’30 al ’35 
–, che i giovani hegeliani trassero la spinta decisiva per tornare su questo autore e sulla sua 
opera. Muovendosi con fluidità tra i due poli della ricerca documentaria e della teoria 
interpretativa,  Gristina  ha  dunque  il  merito  di  restituire  a  un  tempo  la  complessità 
dell’operazione svolta e della sua inaggirabilità metodologica, lasciando tuttavia al lettore 
lo spazio necessario perché – seppur guidato nella «pluralità di versioni di Fichte» (p. 38) 
– possa formarsi un’opinione propria in merito. 

Entrando nel vivo della ricerca, il primo pensatore che «cominciò ad ‘ereditare’ la 
filosofia fichtiana, spogliandola dai pregiudizi consolidati dalla sua collocazione nella 
‘storia della filosofia’ di Hegel e degli allievi hegeliani» (p. 65) è Feuerbach. Anche in 
questo caso emerge tutto il lavoro di ricerca di Gristina: che un materialista, noto per la 
sua critica dell’idealismo e accusato dallo stesso Marx di non aver colto l’importanza 
della prassi, possa essersi rivolto a Fichte – e addirittura fosse stato un pioniere in questo 
senso  –,  è  un’affermazione  tutt’altro  che  scontata.  Il  percorso  di  elaborazione  della 
dottrina fichtiana da parte di  Feuerbach, articolato in «quattro tempi» (§ 2.1),  viene 
restituito in pagine di grande densità. Pur esponendosi al rischio opposto – di ingigantire 
cioè l’importanza di Fichte in Feuerbach –, Gristina si impegna a mostrare la vastità delle 
questioni  toccate  in  questo  confronto.  Accanto  alla  manifesta  influenza  del  maestro 
Hegel, il giovane Feuerbach intraprese il proprio percorso di “individuazione” filosofica 
anche con e attraverso Fichte: l’idea di un’intersoggettività fondata sull’attività pratica 
dell’Io che si rinviene già nella dissertazione De ratione, Una, Universali, Infinita trova in 
Fichte una dichiarata fonte, così come, nel corso di Lezioni sulla filosofia moderna del 
’35-’36, il discorso etico risente profondamente della  Sittenlehre  fichtiana. Uno degli 
aspetti  più significativi  del  confronto,  tuttavia,  sta  nel  fatto che anche la  frattura di 
Feuerbach con l’idealismo – della cui Wirkungsgeschichte è superfluo parlare – porta in 
qualche modo l’impronta del filosofo di Rammenau, in particolare in quel «processo di 
“materializzazione”  del  trascendentale»,  attraverso  cui  Feuerbach,  sostiene  l’autore, 
«avrebbe guadagnato le posizioni della sua filosofia matura» (p. 71). Ora, al netto delle 
tensioni interne a questo processo di acquisizione di Fichte da parte di Feuerbach, e senza 



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Silvestre Gristina, Trascendentale e praxis

99

discutere la portata effettiva dell’influenza del primo sul secondo, è giusto sottolineare lo 
sforzo di Gristina nel decostruire quell’immagine sclerotizzata di entrambi gli autori che 
ancora oggi si incontra in molti manuali. 

Anche il capitolo dedicato a August von Cieszkowski – seppur per ragioni differenti – 
risulta pienamente in linea con gli obiettivi che il libro si propone. A differenza del caso 
Feuerbach, l’autore non ha qui l’esigenza primaria di complicare il quadro di una storia 
della  filosofia  che altrimenti  risulterebbe troppo (artificiosamente)  ordinata.  Si  tratta 
piuttosto di mostrare – attraverso la discussione critica di un autore minore de facto e non 
de iure –, l’importanza di percorrere quei sentieri filosofici che, seppur poco battuti, 
offrono prospettive inedite da cui guardare al panorama del pensiero. Si pensi, a tal 
proposito, al ruolo centrale di Cieszkowski in merito al tema della «‘scoperta’ del futuro» 
(p. 110) da parte dei giovani hegeliani; tema che assunse particolare rilevanza storica – 
soprattutto sul piano politico – nel contesto culturale del dibattito marxista dei primi anni 
Venti del Novecento. Già Lukács, infatti, avvicinava nel suo Moses Hess e i problemi  
della dialettica idealistica – siamo nel 1926 – Cieszkowsi a Fichte, pur negando che si 
potesse parlare di un’influenza diretta.  Tale operazione aveva un significato preciso: 
presentare Cieszkowski  e Hess come pionieri  di  una filosofia finalmente aperta alla 
dimensione del futuro – dunque oltre Hegel – senza per questo incorrere in un regresso – 
così appariva all’“hegeliano” Lukács – a Fichte. Tuttavia, chiarisce Gristina non senza 
sostegni documentari, occorre leggere «il caso specifico di Cieszkowski e la sua ripresa di 
elementi filosofici fichtiani non come una riproposizione acritica della filosofia di Fichte, 
bensì  come l’“eredità” attiva e  creativa di  uno strumentario concettuale  in  grado di 
criticare la filosofia della storia di Hegel, al fine di completarla e superarla» (p. 112). 

Con il suo Fichte und die Revolution (1843), Köppen porta finalmente alla luce del sole 
quel  processo di  recupero di  Fichte che in Feuerbach e Cieszkowski restava ancora 
sotterraneo. Il significato di questo recupero, tuttavia, deve ricondursi alla medesima 
«disposizione  allo  smantellamento  teorico  dei  “dati”,  [a]  questa  attitudine  atea, 
antidogmatica e anti-ideologica della filosofia che i giovani hegeliani andavano mutuando 
con sempre maggior consapevolezza dalla filosofia fichtiana» (p. 137). A differenza degli 
altri  Linkshegelianer,  in  Köppen  questa  esplicita  rivendicazione  dell’eredità  di 
Rammenau  si  coloriva  di  tinte  dichiaratamente  politiche:  lo  scopo  era  quello  di 
guadagnare dei dispositivi concettuali che permettessero di intervenire direttamente sulla 
situazione politica del Vormärz. Köppen lega inscindibilmente l’elemento filosofico con 
quello politico del pensiero fichtiano, valorizzando il Contributo per rettificare l’opinione 
del  pubblico  sulla  Rivoluzione  francese  (1793)  e  leggendolo  come  strumento  per 
ripensare le categorie politiche della propria attualità. Pur nella consapevolezza dello 
sforzo  richiesto  al  lettore  per  seguire  lo  sviluppo  di  questa  vicenda  in  tutte  le  sue 
ramificazioni, l’impegno profuso da Gristina nel mantenere costante il riferimento al 
contesto storico e filosofico generale all’interno del quale questi autori si collocano riduce 
notevolmente  il  rischio  di  dispersione  e  conserva  sempre  uno  sguardo  sulla  strada 
maestra.

Si arriva in questo modo all’ultimo capitolo del volume, dedicato a Moses Hess. La 
scelta di chiudere con questo autore ha le sue ragioni: «la prima risiede nel rapporto intimo 
tra la filosofia di Hess e la filosofia trascendentale fichtiana; la seconda, nell’influenza che 
la filosofia hessiana ebbe su Marx» (p. 173). Relativamente alla prima ragione, il discorso 
è chiaro.  Oltre alla  critica di  Hess all’idealismo hegeliano – che di  per  sé potrebbe 
giustificare la tesi di Gristina di un recupero fichtiano –, Hess rappresenta forse il maggior 
interprete di  quell’operazione – pienamente in linea con lo spirito del  Vormärz  – di 
trasposizione del trascendentale al piano della prassi concreta. La filosofia dell’azione di 
Hess trova infatti in Fichte, per sua stessa ammissione, il proprio riferimento speculativo e 
il  suo sostrato teorico. Anche qui,  sostiene allora Gristina, si  ha a che fare con una 



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Silvestre Gristina, Trascendentale e praxis

100

consapevole «riattivazione», volta «alla sofisticazione di una struttura teorica bisognosa 
di un più adeguato supporto concettuale di matrice teorico-pratica» (p. 175). La seconda 
ragione per cui l’autore decide di chiudere con Hess, invece, ci permette una riflessione 
più generale relativa all’assenza di Marx in questo lavoro, offrendoci l’occasione per 
avviare il bilancio conclusivo del volume. 

Per quanto l’esclusione di Marx in un libro dedicato ai giovani hegeliani e alla filosofia 
della prassi possa sembrare azzardata, si tratta – almeno a parere di chi scrive – di una 
scelta molto ben ponderata. Al netto dell’effettiva ricezione di Fichte da parte di Marx e 
della conseguente  querelle  relativa all’ipotesi di un “Marx fichtiano” – cui pure si fa 
riferimento in conclusione (pp. 227 e ss.) –, il problema è in realtà un altro. Gristina sa 
bene infatti,  lo  lascia  intendere  già  nell’introduzione,  che inserire  Marx nel  volume 
avrebbe  significato,  volens  nolens,  oscurare  gli  altri  autori.  Avrebbe  infatti 
surrettiziamente reintrodotto quella tendenza alla ricostruzione teleologica, «direzionata 
in termini progressivi verso Marx» (p. 11), che il volume vuole invece dichiaratamente 
scongiurare. Meglio allora offrire una ricostruzione  del contesto all’interno del quale 
Marx ha potuto sviluppare la propria filosofia, distaccandosi dall’idealismo hegeliano e 
ponendo le basi del materialismo storico. In questo senso, la ricerca raggiunge pienamente 
il suo scopo, quello cioè di portare all’attenzione il ruolo fondamentale di autori che, pur 
avendo avuto una  sorte  meno fortunata,  hanno dato  un contributo  significativo  allo 
sviluppo della cultura europea e al pensiero occidentale. Si capisce allora perché il quadro 
restituito da Gristina è – come si diceva in apertura – un Kampfplatz, un’arena nella quale, 
insieme con gli autori, sono le idee a lottare per affermarsi, lasciando ognuna qualcosa in 
eredità alle generazioni seguenti, nella consapevolezza – questa sì, hegeliana – che senza 
crisi non può esserci ricomposizione. 



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Davide Puzzolo, Kant e l’Opus postumum

101

RECENSIONE a cura di Anna Leonilde Bucarelli

Davide  Puzzolo,  Kant  e  l’Opus  postumum.  Verso  una  nuova  concezione  del  
trascendentale, Mimesis Edizioni, Milano-Udine, 2024.

Quando l’insieme di  manoscritti  che  costituiscono l’Opus postumum di  Kant  venne 
pubblicato  in  edizione  critica  nei  volumi  XXI  e  XXII  della  Akademie  Ausgabe,  le 
difficoltà interpretative che si posero per i ricercatori dell’epoca erano tali e di tale portata, 
da spingere Heinz Heimsoeth a suggerire di  limitare i  lavori  sul  testo a  brevi  studi 
monografici dedicati a problemi specifici e ben definiti. Se è vero, come osserva Förster, 
che il  suo consiglio non fu seguito e che la cosiddetta ultima opera di  Kant rimase 
un’incognita per gli studi kantiani successivi, è anche vero che la letteratura più recente 
sulla materia ha quasi totalmente rinunciato alla possibilità di leggere il testo in maniera 
sistematica,  ed  è  invece  evidente  la  tendenza  a  considerare  soltanto  problematiche 
specifiche. Un’eccezione è costituita proprio dalla monografia di Förster (Kant’s Final  
Synthesis. An Essay on the Opus postumum, Harvard University Press, London, 2000), 
che, attraverso diversi saggi su tematiche precise, tenta infine di offrire un’interpretazione 
complessiva dell’Opus postumum. Il libro di Davide Puzzolo, pubblicato quasi 25 anni 
dopo quello di  Förster,  si  pone su questa  linea,  avventurandosi  nello sforzo – forse 
titanico, visto che siamo in tema di idealismo – di offrire un’interpretazione sistematica,  
sebbene non esaustiva, delle migliaia di pagine che compongono l’opera che Kant non ha 
mai  scritto  e  che  pure  doveva  giungere  al  «punto  di  vista  più  alto  della  filosofia  
trascendentale».

La monografia di Puzzolo è di estrema utilità per chiunque abbia intenzione di lavorare 
sull’Opus postumum, per la ricchezza della letteratura recente e meno recente che l’autore 
mostra di conoscere, e l’abilità con cui vi si muove nell’articolazione di un discorso 
critico. La chiave interpretativa che Puzzolo propone è inoltre molto innovativa: la tesi 
fondamentale del libro infatti consiste nella proposta di una riarticolazione del rapporto 
tra a priori e a posteriori che Kant avrebbe messo in atto nell’ultimissima fase della sua 
vita attraverso una nuova elaborazione del concetto di ens rationis, sia sotto il rispetto 
teoretico nella forma dell’etere, che sotto il rispetto pratico, nella definizione di Dio come 
un ente di ragione.

Il  testo,  proprio  per  la  sua  natura  molto  tecnica  e  la  sottigliezza  delle  sue 
argomentazioni, non si presta facilmente a una sintesi fedele, che risulterebbe pedante e 
approssimativa.  Piuttosto  che  riassumere  l’opera  di  Puzzolo  si  tenterà  quindi  di 
determinare la sua posizione all’interno del dibattito sull’Opus postumum, di illustrarne la 
struttura  essenziale  e  di  desumerne  i  passaggi  più  significativi,  sollevando anche le 



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Davide Puzzolo, Kant e l’Opus postumum

102

possibili criticità cui il lavoro va incontro. Sin dai tempi di Gerhard Lehmann e di Vittorio 
Mathieu, la grande questione che ha occupato il dibattito è stata la possibile continuità di 
questi convoluti con la filosofia critica, e in particolare con la Critica della facoltà di  
giudizio. Lehmann si fece sostenitore della necessità di leggere il lascito manoscritto 
attraverso gli strumenti concettuali proposti nella terza Critica, Mathieu invece sostenne 
che l’ultima opera di Kant rispondeva alle stesse domande della terza Critica, ma offriva 
risposte radicalmente alternative ad essa. Oggi la comunità scientifica, soprattutto in 
lingua inglese, tende a riportare l’opera postuma ai problemi aperti dall’Analitica dei 
principi  e  dalla  dottrina  dello  schematismo  nella  Critica  della  ragion  pura, 
considerandola come un tentativo di correggere o ampliare i  Primi principi metafisici  
della scienza della natura. Puzzolo sicuramente non si colloca tra coloro che cercano una 
continuità con la Critica della facoltà di giudizio, tanto che i riferimenti all’ultima opera 
critica nel testo sono molto scarni, si potrebbe dire addirittura che siano ridotti al solo §91. 
Il problema che Puzzolo rinviene nell’opera postuma dunque risale al primo periodo 
critico, eppure la questione del “passaggio” dalla metafisica della natura alla fisica è letta 
in  modo  tale  da  rendere  l’opera  postuma  un’alternativa  alla  stessa  dottrina  dello 
schematismo  trascendentale.  Se  la  questione  della  terza  Critica era  la  contingenza, 
Puzzolo individua invece nel lascito manoscritto il tentativo, da parte di un Kant ormai 
molto  anziano,  di  determinare  «ciò  che  tende  a  sfuggire  al  categoriale,  ovvero  la 
particolarità dell’empirico, il contingente» (p. 24). Se infatti lo schematismo non è ancora 
in  grado,  secondo  Puzzolo,  di  realizzare  l’erosione  della  rigida  bipartizione  tra 
trascendentale ed empirico, con la questione del passaggio è in gioco la possibilità di  
rendere materia la forma stessa, «di modo che anche la componente contingente del reale 
possa essere dedotta e anticipata a priori» (p. 34). Per questa ragione Puzzolo respinge le 
letture,  come  quelle  di  Edwards  e  Rollmann,  che  cercano  una  continuità  tra  la 
dimostrazione dell’etere e la prima o la terza analogia dell’esperienza. Secondo l’autore 
l’etere deve invece essere letto come un ulteriore sviluppo dell’oggetto trascendentale 
nella prima Critica, e l’elemento di novità proposto nell’opera postuma è riconosciuto 
nella scelta lessicale, da parte di Kant, di ricorrere all’ens rationis. Puzzolo ritiene che al 
§91 della terza  Critica sia possibile individuare nell’ens rationis ratiocinatae il primo 
momento in cui Kant riconosce realtà, e non semplice finzione intellettuale, a un ente di  
ragione – eppure se si considera che Kant qui parla di una realtà pratica la questione 
sembra essere forse già presente almeno all’altezza della Critica della ragion pratica. In 
questo stesso paragrafo Kant si riferisce all’etere come a un oggetto di opinione [Sache 
der Meinung], in quanto oggetto fenomenico che la non sufficiente sottigliezza dei nostri 
sensi ci impedisce di conoscere. Puzzolo sottolinea come invece nei fascicoli X e XI 
dell’opera  postuma  l’etere  non  appartenga  più  alla  dimensione  fenomenica,  ma  sia 
considerato  un  ente  di  ragione,  di  cui  viene  al  contempo  affermata  la  realtà,  non 
semplicemente pratica, ma teoretica. La prova dell’esistenza dell’etere secondo Puzzolo 
arriverebbe  a  porre  un  ente  di  ragione,  prodotto  dall’attività  del  soggetto,  come 
condizione di possibilità dell’esperienza. La dottrina dell’autoposizione che compare nel 
VII  convoluto  è  letta  da  Puzzolo  come  il  versante  soggettivo  della  dimostrazione 
dell’etere, per cui Kant qui anziché interessarsi direttamente all’oggetto trascendentale e 
al suo rapporto con il fenomeno, indagherebbe la posizione di sé e dell’unità collettiva 
dell’esperienza da parte del soggetto trascendentale. In questo modo Puzzolo giunge ad 
affermare che nell’Opus postumum Kant ribalta l’intera architettonica delle facoltà: la 
ragione  diverrebbe  condizione  di  possibilità  non  semplicemente  di  un’esperienza 
sistematica e coerentemente connessa, ma dell’esperienza in generale per mezzo della 
posizione dell’etere, cui seguirebbe il lavoro dell’intelletto su un materiale non dato, ma 
prodotto dalla ragione, e infine si aggiungerebbero le intuizioni, determinate in anticipo 



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Davide Puzzolo, Kant e l’Opus postumum

103

dall’operazione intellettuale «di modo che venga ridotta, se non eliminata completamente, 
la loro dimensione contingente e aleatoria» (p. 147).

La seconda parte del libro di Puzzolo è invece dedicata alla prospettiva etica che 
emerge dai manoscritti postumi, in particolare alla fine del VII e nell’intero I convoluto. 
L’autore  sostiene l’importanza di  leggere  l’Opus postumum  come un testo coerente, 
nonostante le differenti stesure e il lungo arco temporale che ha visto Kant impegnato 
nell’elaborazione di questi manoscritti. Se la tesi avanzata da Krause e da Adickes sul 
progetto di due opere differenti, una teorica e una pratica, non è passata al vaglio degli 
studi  successivi,  bisogna  ricercare  l’unità  del  progetto  dell’Opus  postumum nella 
corrispondente unità di filosofia teoretica e filosofia pratica nell’ultimo momento della 
riflessione kantiana. Puzzolo abbandona dunque per diverse pagine i manoscritti postumi, 
per ricostruire l’evoluzione della riflessione kantiana sul sommo bene, dal Canone della 
Critica della ragion pura passando per la Fondazione e la Critica della ragion pratica, 
per arrivare infine alla  Religione. È interessante notare come quest’analisi non tenga 
affatto  conto dell’Appendice  della  terza  Critica,  un testo  che  sembra  costantemente 
evitato nella riflessione di Puzzolo. Inoltre lo stesso Puzzolo riconosce che vi sono delle 
forti analogie tra la Metafisica dei costumi e la riflessione pratica dell’Opus postumum, 
ma  non  dedica  spazio  all’analisi  di  quest’opera  e  ai  possibili  nessi  che  potrebbero 
collocare il progetto postumo all’interno dell’intento sistematico generale di Kant. Infatti, 
se per la filosofia teoretica Puzzolo legge nei manoscritti postumi una rottura piuttosto 
radicale con l’impianto critico, nell’analisi  della filosofia pratica invece si  concentra 
molto sulla continuità soprattutto con la  Religione,  e l’assenza di un’analisi dei testi 
pratici pubblicati alla fine degli anni ’90 potrebbe rendere parziale la sua analisi. Per 
esempio,  Puzzolo  legge  la  Religione e  il  Saggio  sulla  teodicea come  testi  che 
inaugurerebbero una linea neostoica della morale kantiana, in cui la religione, la speranza 
e lo stesso concetto di Dio non costituirebbero che la risposta a un bisogno antropologico-
psicologico. Tuttavia dimentica che nell’Ascetica etica della Metafisica dei costumi Kant 
si riferisce al «virtuoso Epicuro» e che in generale in questo testo, come nella parte sulla 
dietetica nel Conflitto delle facoltà, l’elemento empirico della felicità e della salute fisica 
è oggetto diretto della riflessione kantiana. Puzzolo trova invece nell’Opus postumum una 
radicalizzazione di quel neostoicismo che individua soprattutto nel terzo capitolo della 
Religione, giungendo dunque alla conclusione che per il Kant postumo il rapporto tra 
morale e religione non è più sintetico ma analitico, cosicché antropologia e teologia 
arriverebbero infine a coincidere. L’immanentizzazione del divino nell’umano trova una 
giustificazione nella concezione di Dio come ens rationis: Dio sarebbe al pari dell’etere 
un prodotto dell’attività di posizione del soggetto, ma mentre l’etere viene posto sotto il 
rispetto teoretico, Dio costituisce un ente della ragione pratica.

È interessante che Puzzolo individui nel I convoluto un cambiamento nel concetto 
stesso di Übergang, che non si limita più al passaggio dalla metafisica della natura alla 
fisica, ma si amplia al «raggiungimento del confine del sapere in quanto tale» in direzione 
della possibile unione tra teorico e pratico. Kant in questo ultimo fascicolo non parla più 
di  ragione  teoretica  e  ragione pratica,  ma preferisce  dividere  la  filosofia  in  ragione 
«tecnico-pratica»  e  «pratico-morale».  Diversi  interpreti  dell’Opus postumum  si  sono 
confrontati con questo nuovo lessico, per il  quale Puzzolo trova una soluzione nella 
spontaneità del soggetto conoscente. Infatti, se la condizione dell’esperienza non è più 
data dalla sensibilità ma dalla ragione prima e dall’intelletto in seconda battuta, allora 
segue da tale lettura “spontaneista” dei manoscritti postumi che la soggettività, in quanto 
concorre alla produzione del mondo esterno, diviene per l’ultimo Kant “tecnica” in senso 
creativo. Puzzolo fa così del soggetto kantiano l’autore dell’esperienza nell’unità di teoria 
e prassi, di Mondo e Dio. La finitezza della soggettività sarebbe ricondotta al suo tendere 



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Davide Puzzolo, Kant e l’Opus postumum

104

incessante verso la saggezza, un’idea posta dall’essere umano stesso, ma che rimane 
irraggiungibile all’interno dell’esperienza mondana.

Puzzolo svolge dunque un compito incredibile: affronta migliaia di pagine manoscritte 
disordinate,  spesso ripetitive,  non prive di  contraddizioni,  slittamenti  e  revisioni.  Le 
pagine di un Kant che pensa scrivendo, e che noi vediamo all’opera in questo pensare. 
Puzzolo ricostruisce così l’opera che Kant avrebbe voluto scrivere, ne individua l’intento 
sistematico, il rapporto e la rottura con il sistema critico, si confronta con molte opere 
pubblicate da Kant in vita e la complessità e vivacità del dibattito scientifico. Determina 
inoltre nella sua proposta in positivo uno strumento che può servire come lente per leggere 
l’intero  lascito  manoscritto,  ovvero  la  nuova  concezione  dell’ens  rationis,  la  realtà 
teoretica e pratica di un ente solo pensato. Tuttavia, trovando nelle pagine di Puzzolo 
l’opera perfetta che egli compone con lo studio e la ritrovata coerenza dei manoscritti 
kantiani è lecito chiedersi: che ne è della contingenza, cui Kant aveva dedicato un’intera 
opera critica? Che ne è della passività e della ricettività del soggetto finito, cui lo stesso 
Puzzolo sembra fare riferimento quando ribadisce l’importanza dei sentimenti dell’amore 
e del rispetto nel perseguimento dell’ideale della saggezza mondana? Queste discrepanze 
a quale dei due autori si devono attribuire, all’anziano filosofo che avrebbe rinnegato il 
suo sistema quando più era vicino alla sua conclusione, o al giovane interprete che, tra i  
manoscritti,  ha  cercato  l’opera?  Interpretare  una  non-opera  fatta  di  fogli  sparsi  e 
incompleti qual è l’Opus postumum, significa contribuire ogni volta alla sua produzione, 
correndo anche il rischio di porsi nella prospettiva di un soggetto assoluto.



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Borrelli – Mauro – Mornagui – Pierri – Spanò - Tarantino, Dalla cura di sé alla cura dei legami

RECENSIONE a cura di Adele Patriarchi

D. Borrelli, E. Mauro, O. Mornagui, M. Pierri, E. Spanò, G. Tarantino, Dalla cura di 
sé alla cura dei legami. Per non morire di competizione, a cura di Enrico Mauro, 
Edizioni Milella, Lecce 2025, pp. 75.

Il testo Dalla cura di sé alla cura dei legami. Per non morire di competizione è composto 
da una prefazione, scritta dal curatore Enrico Mauro, e da quattro saggi: Dalla baldanza 
alla “badanza: la pedagogia della risonanza per una società della cura,  di  Davide 
Borrelli ed Emanuela Spanò; Approccio One Health e fragilità della persona situata nella 
prospettiva  antimeritocratica  del  personalismo  costituzionale,  di  Maurizia  Pierri;  A 
proposito  di  fragilità,  vulnerabilità  e  cura  ai  tempi  dell’intelligenza  artificiale,  di 
Giovanni  Tarantino;  Meritocrazia  e  cura  in  Pierre  Bourdieu:  verso  un’università  
alternativa, di Ouns Mornagui.

Questi  quattro  saggi  sono  nati  dalla  sollecitazione  di  Enrico  Mauro  a  «riflettere 
sull’opposizione tra il paradigma della meritocrazia e il paradigma della cura» (p. 9), un 
tema caro al curatore che ha recentemente pubblicato Contro la società del sorpasso. Il  
pensiero antimeritocratico di don Tonino Bello (San Paolo Edizioni, Cinisello Balsamo 
2023) e I pesci e il pavone. Contro la valutazione meritocratica della ricerca scientifica 
(Mimesis Edizioni, Milano 2017).

«“Cura”  è  il  contrario  di  “meritocrazia”».  La  cura  è  una  «forza  civilizzante, 
umanizzante» perché «l’umanità è cura, inter-esse; la disumanità noncuranza, dis-inter-
esse». Purtroppo, secondo Mauro, la società non si  dirige nella direzione della cura, e 
quindi della «convivenza» e dell’«eguaglianza», ma si  indirizza verso la  meritocrazia, 
coltivando la  «potenza» e  l’«eccellenza» e,  quindi,  la  «prestazione».  La prestazione 
diventa lo strumento indispensabile per raggiungere il successo, in termini di «denaro, 
potere,  gloria».  E,  affinché  la  prestazione  sia  efficace,  bisogna  essere  in  grado  di 
«sorpassare» gli altri «concorrenti»; e così «il compito dei performanti non è rimuovere 
gli  ostacoli  dalle  vie  dei  deboli,  ma rimuovere  i  deboli  dalle  vie  che conducono al 
successo». Esattamente il contrario di quanto afferma il comma 2 dell’articolo 3 della 
Costituzione italiana.

Gli esseri umani, reciprocamente concorrenti nella gara verso il successo, devono 
pensare solo a se stessi perché devono «sorpassare» gli altri. «Sorpassare» è l’opposto di 
«assistere,  badare a,  accompagnare,  sostenere,  stare con». La cura è intesa come un 
«prendersi cura», nella sua accezione sia morale sia spirituale, e non come un «curare» in 

105



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Borrelli – Mauro – Mornagui – Pierri – Spanò - Tarantino, Dalla cura di sé alla cura dei legami

senso puramente fisico-biologico. Secondo l’autore, non si può accettare di vivere in una 
società che esalta i vincitori e riserva agli altri il compito di applaudire da una condizione 
di subordinazione. Bisognerebbe, piuttosto, avere come obiettivo quello di svilupparci 
«come persone, cioè come tessitori, promotori, curatori di legami» (pp. 10-11).

Il primo saggio, Dalla baldanza alla “badanza”: la pedagogia della risonanza per  
una società della cura,  di Davide Borrelli  ed Emanuela Spanò, mette a confronto il 
concetto della «baldanza» con quello della «badanza». La baldanza fa riferimento a valori 
tipicamente attribuiti  al maschile, mentre la «badanza» si riferisce al badare, cioè al 
prendersi cura, valori attribuiti  al femminile. Il  testo riflette su come, in una società 
patriarcale, i ruoli produttivi e riproduttivi siano divisi secondo il genere, relegando il 
lavoro di cura quasi esclusivamente alle donne. Questa divisione si traduce anche in una 
gerarchia valoriale: agli uomini sono associati valori  attivi come la competitività e il 
dominio, mentre alle donne sono attribuiti quelli passivi come la sensibilità, l’empatia e la 
conservazione del mondo. Gli autori propongono un modello di emancipazione che parta 
da  una  «voce  di  donna»,  intesa  come  una voce  umana  capace  di  promuovere  una 
trasformazione della società fondata sulla cura come valore centrale, in contrapposizione 
sia al patriarcato sia al neoliberismo. In questa dimensione si introduce il neologismo 
«badanza», per indicare che la cura può essere intesa come un principio sistemico e 
inclusivo.  In questo contesto,  il  testo si  richiama alla pedagogia della risonanza del 
sociologo Hartmut Rosa (Pedagogia della risonanza, 2016), che propone un’educazione 
basata su relazioni significative e trasformative, in contrasto con la logica competitiva del 
capitale umano (pp. 15-17).

Il  testo prosegue con il  paragrafo intitolato  La cura al  centro di  una storia non  
umanistica  dell’umano.  A  fronte  della  problematicità  del  mito  dell’eccezionalismo 
dell’essere umano, su cui si è radicata «la rivendicazione di dominio sul resto dei viventi e 
sul  pianeta»,  gli  autori  propendono  per  la  descrizione  proveniente  dalla  psicologia 
evoluzionistica:  l’uomo  è  «soprattutto  l’essere  che  si  prende  cura,  ovvero  l’essere 
epimeletico»,  caratterizzato  dall’attitudine  a  «decentrarsi per  accogliere,  aprirsi, 
connettersi e ibridarsi con l’alterità». Per gli autori, l’attitudine alla cura si è espressa 
filogeneticamente  come  «accentuata  sensibilità  ai  segnali  infantili»  e  come 
«predisposizione all’accudimento parentale»; tale predisposizione si manifesta sia nei 
confronti dei piccoli umani sia nei confronti di individui di altre specie, nonché verso 
entità maggiormente astratte e inclusive. Inoltre, «l’epimelesi si traduce evolutivamente 
nell’istituzione educativa», perché «l’impegno per la formazione culturale degli alunni 
(dal latino alere, «nutrire») rappresenta […] una continuazione con altri mezzi delle cure 
prodigate dai genitori per garantire l’alimentazione materiale dei piccoli» (pp. 17-19).

Secondo  gli  autori,  oggi  c’è  bisogno di  una  «rivoluzione  della  cura»;  il  termine 
«rivoluzione» deve essere interpretato nel suo significato etimologico di re-volutio, cioè 
come ritorno alla condizione epimeletica che caratterizza l’essere umano, soprattutto per 
porsi  al  riparo  da  quello  che  Fraser  definisce  «capitalismo  cannibale».  In  questa 
rivoluzione è necessario che emerga  la figura di un  homo curans come frutto di un 
mutamento  culturale  «che  riconosca  la  consapevolezza  della  fragilità  e 
dell’interdipendenza  dei  viventi  come  prevalente  sulle  ragioni  della  resilienza  e 
dell’individualismo  competitivo».  L’homo curans si  presenta  come  l’esatto  opposto 
dell’homo oeconomicus che, essendo egocentrato, «agisce soltanto per massimizzare il 
proprio interesse personale in un gioco a somma zero» (pp. 19-20).

Richiamandosi  alle  riflessioni  di  Rosa,  questa  rivoluzione  consiste  nel  passare 
dall’indifferenza alla risonanza, perché l’altro di cui ci prendiamo cura non ci lascia 
insensibili; e, per questo motivo, si attiva una dialettica di reciproca trasformazione. Il 
rapporto di risonanza non è caratterizzato da un atteggiamento di dominio ma di ascolto e 
di risposta, anche quando questo stesso rapporto è conflittuale. In questa prospettiva, 

106



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Borrelli – Mauro – Mornagui – Pierri – Spanò - Tarantino, Dalla cura di sé alla cura dei legami

«l’epiméleia,  la  “cura  di  sé”  –  da  Socrate  a  Foucault  –  si  avvicina  più  alla  sfera 
dell’insegnamento risonante che a quella del diritto, della trasmissione di una norma di 
condotta  o  della  formazione  di  una  competenza».  Questo  perché  «l’“appropriazione 
trasformativa” alla base della pedagogia della risonanza di Rosa si contrappone a un’idea 
di educazione come mera acquisizione di un contenuto di conoscenza o di competenza» 
(p. 25). Essere in risonanza con l’apprendimento significa istituire con il mondo una 
relazione  caratterizzata  dalla  meraviglia,  dal  desiderio  di  prendersi  cura,  dal 
coinvolgimento esistenziale e dall’apertura alla trasformazione.

Queste riflessioni consentono di mettere in evidenza la stretta relazione tra cura e 
risonanza: «La cura […] si configura come un principio etico-pedagogico che dovrebbe 
guidare la trasformazione sociale ed educativa, favorendo relazioni basate sulla risonanza 
e  sulla  badanza  piuttosto  che  sulla  competizione  e  sul  controllo».  Di  conseguenza 
«promuovere l’homo  curans significa […] ripensare a fondo la società in vista di un 
avvenire più giusto e sostenibile, in quanto più includente e accudente (p. 26).

Il secondo saggio, intitolato Approccio One Health e fragilità della persona situata 
nella prospettiva antimeritocratica del personalismo costituzionale, di Maurizia Pierri, si 
apre  con  un  paragrafo intitolato  Il  diritto  alla  salute  nella  giurisprudenza  della  
Cassazione e della Corte costituzionale: l’approccio personalistico.

L’articolo  32  della  Costituzione  italiana ha  «sollecitato  ripetutamente  l’attività 
interpretativa  dei  giudici  di  merito  e  di  legittimità […] a  causa  della  sua  ricchezza 
semantica». Il dettato costituzionale non definisce in via diretta il concetto di salute e, 
implicitamente,  si  richiama  all’Atto  costitutivo  dell’Organizzazione  Mondiale  della 
Sanità del 1946, secondo il quale «La sanità è uno stato completo di benessere fisico, 
mentale e sociale, e non consiste solo in un’assenza di malattia o di infermità». Dalla 
definizione dell’OMS emerge un «concetto olistico» della salute che tiene insieme «una 
pluralità di situazioni soggettive di vantaggio e di contesto» e, quindi, non solo il diritto 
«all’integrità psicofisica, ma anche ad un ambiente di vita e lavoro salubri, diritto alle 
cure, infine diritto di scegliere, ed eventualmente anche di rifiutare, i trattamenti sanitari» 
(p. 27).

Nell’ordinamento statale italiano la salute è un diritto fondamentale che ha una natura 
sia privatistica, in quanto diritto soggettivo immediatamente azionabile, sia pubblicistica, 
«la cui fruizione è necessariamente dipendente da un obbligo prestazionale gravante sullo 
Stato sociale». La sentenza della Corte di Cassazione n. 796 del 1973 ha stabilito che la 
salute debba essere riconosciuta come un «vero e proprio diritto soggettivo» e da ciò 
«discende che dalla sua lesione scaturisce il diritto al risarcimento dei danni». Nella 
sentenza della Corte Costituzionale n. 88 del 1979 si ribadisce che il bene della salute è 
tutelato  «anche  e  soprattutto  come  diritto  fondamentale  dell’individuo»  e  che  «non 
sembra dubbia la sussistenza dell’illecito, con conseguente obbligo della riparazione, in 
caso di violazione del diritto stesso». L’importanza di queste due sentenze,  secondo 
l’autrice,  è  l’avere  reciso  il  legame tra  l’articolo  32  e  l’articolo  38  comma 2  della 
Costituzione, un nesso che aveva un duplice effetto: da un lato contenere la «titolarità del 
diritto alla salute riferito ai soli lavoratori» e, al contempo, «la riduzione del concetto 
stesso di salute alla mera assenza di malattia» (pp. 28-29).

Secondo Maurizia Pierri, le conclusioni a cui è giunta la Corte costituzionale sono una 
conseguenza  dell’impostazione  personalista della  Costituzione  che  rappresenta  la 
«premessa antropologico-culturale dello Stato costituzionale»; grazie a tale premessa, è 
possibile  «realizzare  una  conciliazione  del  giusnaturalismo  col  giuspositivismo»  e, 
quindi, «assicurare la piena garanzia dei diritti umani fondamentali» (pp. 31-32).

A partire dalla riflessione di Emmanuel Mounier (Il personalismo, 1950), secondo il 
quale «ciascuno ha la propria verità solo in quanto è unito a tutti gli altri», l’autrice ritiene 

107



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Borrelli – Mauro – Mornagui – Pierri – Spanò - Tarantino, Dalla cura di sé alla cura dei legami

che  «la  prospettiva  personalista  si  manifesta  come  marcatamente  relazionale  e 
solidarista»  (pp.  32-33).  Secondo  Pierri,  il  personalismo  non  è  una  semplice 
reincarnazione  dell'individualismo  perché  «il  noi è  anteriore  all’io»  e  la  vita  è 
«movimento verso e con altri, verso e sul mondo materiale, verso un al di sopra e un al di  
là dell’acquisito» e «l’aspirazione più evidente dell'uomo moderno» è «collettivistica o 
comunitaria». Il personalismo sottolinea la dipendenza dell’io dal tu e riconoscere questa 
dipendenza  comporta  accettarne  la  conseguente  responsabilità  etica.  Come  afferma 
Zygmunt Bauman, nel suo saggio  La società individualizzata (2001), «dipendenza ed 
etica si reggono insieme e insieme vanno a picco» (p. 34). Tali riflessioni sono state 
«rivitalizzate»  dall’«antropocentrismo  relazionale»,  che  ha  elaborato  il  concetto  di 
«estraneità interiore». Secondo questa visione, ogni persona scopre, esplorando la propria 
interiorità,  un  nucleo  profondo  che  non  riesce  ad  afferrare  completamente,  perché 
appartiene a un «altro» irriducibile che è, al contempo, fondamento del proprio essere. 
Questa consapevolezza di essere «sé e altro da sé», indipendenti e dipendenti, diventa la 
chiave per promuovere un «antropocentrismo altruista» (pp. 34-35).

Il secondo paragrafo è intitolato L’approccio One Health e la prospettiva sindemica. 
L’approccio  One Health  ritiene che «la salute e il benessere degli esseri umani siano 
intimamente connessi a quelli degli animali e dell’ambiente comune». La definizione di 
questa interpretazione del concetto di salute «interspecie e situata», e quindi integrale, 
può essere fatta risalire alla conferenza organizzata dalla Wildlife Conservation Society  
del 2004, nel corso della quale sono stati elaborati i Principi di Manhattan su One World,  
One Health. Tale approccio «sta progressivamente determinando un cambio di paradigma 
nella formulazione delle politiche a tutela della salute, sempre più attente ai processi 
ecologici e ai fattori ambientali come determinanti chiave». Alla visione One Health si 
associa  la  prospettiva  sindemica,  che  arricchisce  la  prima  rispetto  alla  componente 
ambientale: il benessere dell’uomo, inteso in senso olistico, è connesso a quello degli 
animali ma è anche sensibilmente influenzato «da fattori ambientali, intesi non solo in 
senso fisico-naturalistico ma anche socioeconomico». Infatti, la salute globale può essere 
messa in pericolo da singoli agenti patogeni ma lo scenario che ne deriva coinvolge una 
moltitudine di fattori che colpiscono le comunità ben oltre gli effetti biologici specifici del 
singolo agente: «Per questo motivo l’impatto di alcune patologie può essere definito 
sindemico, cioè determinato da interazioni aggregate o sinergiche con altri fattori avversi: 
ancora sanitari, socioeconomici, ambientali» (pp. 36-38).

L’ultima  parte  dell’intervento  è  dedicato  a  Le  relazioni  tra  personalismo 
costituzionale  ed  approccio  One  Health:  la  prospettiva  non  competitiva  e  quindi  
antimeritocratica della tutela della salute. Secondo l’autrice, l’approccio One Health e la 
prospettiva sindemica espandono «in via interpretativa l’orbita concettuale dell’articolo 
32 della Costituzione […] in linea con la matrice personalista della Carta». Innanzitutto 
perché  ridimensionano  la  «visione  antropocentrica,  individualista  e  competitiva 
dell’esistenza, mettendo in luce la fragilità dell’essere umano […] che può ambire ad una 
condizione di benessere solo instaurando relazioni cooperative e non competitive con i 
suoi simili e con tutti gli elementi […] che la circondano». In questa prospettiva, del 
diritto  alla  salute  si  valorizza  la  dimensione  relazionale  e  sociale  in  termini  sia 
«interpersonali»  sia  «ecosistemici»  (art.  9  comma  3  Cost.).  Per  questa  ragione  «la 
Costituzione dichiara che la salute del singolo è certamente un suo diritto fondamentale, 
ma è anche interesse della collettività». Una collettività che, intesa come «la persona nel 
suo essere-in-relazione», si fa carico del diritto alla salute sia per rispettare il principio 
solidarista sia per perseguire l’obiettivo di una società sempre più sana.

Tale  impostazione  «è  estranea  a  qualunque  logica  di  tipo  competitivo».  Infatti, 
l’ideologia competitiva o meritocratica reagisce, davanti alla fragilità dell’essere umano, 
con l’isolamento o con l’espulsione; questo perché colui che soffre, soprattutto se povero, 

108



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Borrelli – Mauro – Mornagui – Pierri – Spanò - Tarantino, Dalla cura di sé alla cura dei legami

rappresenta  quello  che  Papa  Francesco  ha  definito  uno  «scarto».  E  –  come  hanno 
dimostrato le riflessioni di Adolf Jost, Ernst Häckel, Alfred Hoche, Karl Binding e Karl 
Brand – dalla convinzione dell’esistenza «di vite indegne di essere vissute», prive di ogni 
valore giuridico, all’idea che tali vite siano uno spreco di lavoro e denaro, da investire più 
fruttuosamente sugli «individui “produttivi”», alla «soluzione finale nei lager il passo fu 
tragicamente breve» (pp. 38-40).

Il terzo saggio, di Giovanni Tarantino, si intitola A proposito di fragilità, vulnerabilità  
e cura ai tempi dell’intelligenza artificiale. Il contributo si apre con una riflessione sulla 
«capacità dell’intelligenza artificiale di  influenzare l’ordinario agire della medicina», 
stimolata  da  un intervento  pubblicato  da Paolo Benanti  su  Avvenire.  L’uso dell’IA, 
accanto a evidenti benefici, porta con sé anche diversi dilemmi etici tra i quali il fatto che 
non si conoscano i dati del suo addestramento, il rischio di una adesione selettiva ai suoi 
consigli  e  la  presenza  di  bias di  automazione  che  possono  produrre  un’eccessiva 
dipendenza degli operatori sanitari (pp. 41-42).

Tali questioni etiche stanno emergendo in modo sempre più intenso a seguito della 
capacità  dell’intelligenza  artificiale  di  «entrare  con  forza  in  ogni  frangente  della 
quotidianità» e dalla possibilità sempre più concreta di una sostituzione dell’uomo «con la 
macchina resa intelligente e quindi divenuta sempre più autonoma». La conseguenza 
potrebbe essere «una sempre maggiore delega del decidere e dell’agire dall’essere umano 
alla macchina intelligente,  con il  passaggio da una concezione uomocentrica ad una 
tecnocentrica» (pp. 41-42).

Il termine «tecnocentrico», secondo la filosofa del diritto Laura Palazzani (Etica della  
regolazione dell’IA, 2023), si riferisce alla «visione di chi è favorevole ad ogni intervento 
di  tecnologizzazione del  corpo e della mente dell’uomo, delineando orizzonti  in cui 
l’artificiale diviene sempre più simile al naturale e tende a “con-fondersi”, per annullare la 
differenza tra uomo e macchina». Questa che la Palazzani considera una «deriva», ha 
come presupposti «prospettive riduzioniste, funzionaliste e non cognitiviste». Le prime 
ritengono che l’individuo possa essere considerato come un mero agglomerato di parti 
materiali. Le seconde ritengono che sia rilevante «solo la funzione che la persona svolge, 
il suo relazionarsi con gli altri, senza guardare alla sua essenza, che ritengono non possa 
essere conosciuta». Infine, il non cognitivismo «ritiene che nella natura umana non sia 
conoscibile e ri-conoscibile un valore» (pp. 43-44).

Secondo Giovanni Tarantino, il rischio di una visione tecnocentrica – che abbia alla 
base una prospettiva riduzionista, funzionalista o non cognitivista – è quella di andare 
verso  una  «“graduazione”  della  stessa  dignità  dell’essere  umano».  Proprio  perché 
l’intelligenza artificiale prevede la presenza di algoritmi, un algoritmo che venisse istruito 
secondo le teorie indicate potrebbe produrre la «normalizzazione di scelte che diano 
priorità di cura, ad esempio, ad un giovane rispetto ad un anziano» oppure a chi non abbia 
patologie pregresse oppure alla salvaguardia dell’«economicità del sistema sanitario». 
Ciò a scapito di quanto «i principi costituzionali fondamentali sanciscono in tema di 
dignità e di uguaglianza sostanziale delle persone». La Costituzione, sia nella sua lettura 
sistematica sia in riferimento all’articolo 3 comma 2, non ammette «nessuna graduazione 
della dignità umana» e nemmeno la distinzione «tra dignità intesa come dote e dignità 
intesa come prestazione» (pp. 44-45).

Questo tema è fortemente connesso al «passaggio da un modello di cura fondato sul 
rispetto imprescindibile della dignità umana, per come il paradigma ippocratico di cura 
tradizionalmente l’ha intesa, ad un modello sanitario di tipo funzionalista che […] può 
portare  anche  ad  una  graduazione  della  dignità»  (p.  46).  L’autore,  richiamandosi  a 
Francesco D’Agostino (Bioetica. Questioni di confine, 2019), sottolinea la necessità di 
riconoscere come l’ospedale sia diventato una prova del superamento della medicina 

109



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Borrelli – Mauro – Mornagui – Pierri – Spanò - Tarantino, Dalla cura di sé alla cura dei legami

funzionale  sulla  medicina  ippocratica,  del  curare –  inteso  come rivolgersi  alla  sola 
dimensione biologico-medicale, sul prendersi cura – rivolto a tutte le dimensioni della 
persona.  L’approccio  funzionalista,  allontanandosi  dalla  dimensione  relazionale  –  e 
quindi anche affettiva, psicologica ecc. –, si dimostra incapace di realizzare un rapporto 
contrattuale simmetrico (pp. 46-47). 

Per spiegare come sia possibile un rapporto contrattuale simmetrico tra il medico e il 
malato, l’autore analizza i concetti di fragilità e di vulnerabilità. La fragilità indica «una 
condizione di debolezza, momentanea o permanente, dovuta a cause fisico–biologiche, 
emotive, esistenziali, sociali ecc.». La vulnerabilità riguarda il fatto «che una persona sia 
più di altre soggetta a subire aggressioni e a potersi difendere poco o a non potersi 
difendere affatto», come nel caso di un embrione, di una persona anziana, di un soggetto 
in coma ecc. La fragilità può diventare presupposto per la vulnerabilità, per cui il malato, 
in quanto fragile, è più vulnerabile di una persona sana. Tali condizioni attengono non 
solo al malato ma anche alla figura del medico, per esempio nel caso di una «scarsità di 
conoscenze  aggiornate  e  certe  in  merito  alla  cura  da  somministrare»  oppure  per  le 
«conseguenze  per  la  mancata  riuscita  della  cura».  Proprio  perché  appartengono  ad 
entrambi, la fragilità e la vulnerabilità riequilibrano l’asimmetria insita nel rapporto tra il 
malato e il medico (pp. 48-49).

Secondo l’autore, la guida primaria dell’agire, anche nell’atto di cura, è sempre il 
riferimento alla  centralità  della  persona,  una centralità  che è  fondata  «sulla  dignità 
ontologicamente appartenente a ogni essere umano». Per quanto il concetto di dignità resti 
ambiguo, seguendo il ragionamento di Fabio Macioce (Dignità, un concetto ambiguo e  
necessario per la bioetica, 2017), non è tale ambiguità a costituire il problema teorico 
quanto piuttosto «la scissione tra il concetto di persona e quella di essere umano». Ci si 
trova  quindi  a  distinguere  tra  coloro  che  reputano  che  ogni  essere  umano  sia  da 
considerarsi persona anche quando sia in condizioni di fragilità e di vulnerabilità ed abbia 
una  minore  capacità  di  relazionarsi  con  gli  altri,  come  nel  caso  del  personalismo 
ontologicamente fondato; e chi invece ritiene che la dignità «apparterrebbe solo all’essere 
umano capace di esercitare le sue capacità relazionali e funzionali». La conseguenza di 
quest’ultima posizione è che lo statuto di persona possa essere riconosciuto solo ad un 
essere umano che sia in grado di relazionarsi con gli altri, con l’implicazione di una 
diminuzione della propria dignità ed il rischio che i suoi diritti fondamentali possano 
essere soggetti  a una minore o nessuna tutela. Si finirebbe, così, per accettare come 
razionale una posizione etica secondo la quale «solo alcuni individui siano considerati 
degni di essere curati», mentre altri «siano meno degni o possano non esserlo per nulla» 
(pp. 50-52).

L’ultimo saggio della raccolta è scritto da Ouns Mornagui e si intitola Meritocrazia e  
cura in  Pierre  Bourdieu:  verso un’università  alternativa.  Questo  contributo  si  pone 
l’obiettivo  di  affrontare  il  tema  dell’ideologia  meritocratica,  soprattutto  in  ambito 
educativo, a partire dalla categoria di «dominio simbolico» di Pierre Bourdieu. Il «potere 
simbolico» è definito come «quel potere invisibile che si può esercitare soltanto con la 
complicità di coloro che non vogliono sapere che lo subiscono oppure che lo esercitano» e 
«si manifesta come una forma subdola di violenza che conduce i subordinati a partecipare 
attivamente  alla  propria  subordinazione»;  l’obiettivo  del  potere  simbolico  è  la 
riproduzione dell’ordine sociale (pp. 53-55).

L’ideologia meritocratica è una forma di dominio simbolico, perché la speranza di una 
«mobilità ascendente» nasconde «la sua vera natura di custode dei privilegi delle classi 
dominanti». Questa non è una forma di violenza aperta quanto piuttosto «una forma sottile 
di controllo, spesso non percepita» e non riconosciuta; è proprio la mancanza di tale 
riconoscimento che permette «la continuazione del dominio in modo inconsapevole». 

110



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Borrelli – Mauro – Mornagui – Pierri – Spanò - Tarantino, Dalla cura di sé alla cura dei legami

Infatti,  l’applicazione dell’ideologia meritocratica nell’educazione ha l’effetto di fare 
credere  ai  «diseredati»  che  il  loro  «destino  scolastico  e  sociale  è  dovuto  alla  loro 
deficienza in doni o meriti»; qualità che, invece, non mancano nelle classi medio-alte e 
che vengono «attestate» dal «certificato scolastico». L’ideologia meritocratica oscura 
almeno due aspetti: la prima si riferisce alle condizioni iniziali «sulle capacità che non 
vengono riconosciute formalmente ma premiate implicitamente»; la seconda questione si 
riferisce alla valutazione: questa si traduce «in forme di discriminazione più o meno 
manifeste», perché esiste una «natura storica della percezione del merito, fondata su 
specifici criteri culturali» (pp. 56-58).

Il contributo prosegue con l’analisi di un’opera di Bourdieu dal titolo I delfini. Gli  
studenti e la cultura  (1964). Il testo sviluppa una critica «dei modi in cui il sistema 
educativo contribuisca a riprodurre il privilegio di classe», mettendo in relazione l’idea 
del merito scolastico con la produzione e il mantenimento delle disuguaglianze sociali (p. 
58). Il sistema educativo, che si presume neutrale, si pone come obiettivo esplicito quello 
di  «valutare  oggettivamente  il  merito,  ossia  le  doti  naturali  degli  studenti  e  il  loro 
impegno». Per Bourdieu, invece, è implicitamente in corso «un’operazione cognitiva che 
fa passare le differenze culturali per differenze naturali, rivelando così il meccanismo 
della violenza simbolica». Infatti, poiché sono in genere di estrazione medioborghese, i 
docenti sono propensi a «credere alle doti naturali in quanto porta d’accesso all’élite»; e 
così  finiscono  per  praticare  una  didattica  che  favorisce  i  «ragazzi  privilegiati  e 
contribuisce ad avvalorare la loro aura». Questa è quella che Bourdieu chiama ideologia 
del dono, concetto che utilizza per spiegare la «soggezione ideologica all’ordine stabilito» 
(p. 59). Salvatore Cingari, affrontando il tema nel suo testo La meritocrazia (2020), parla 
di  un  «vero  e  proprio  “razzismo  classistico”  coniugato  alla  trasmissione  capillare 
dell’ideologia  individualistica  della  competizione».  Questo  razzismo  di  classe 
«mascherato» ha successo anche perché le classi popolari accettano questa impostazione 
e «sentono la loro inferiorità come una sorta di destino personale» (p. 60). Il successo o il 
fallimento sono interpretati in relazione alla «presenza o l’assenza di qualità naturali o 
morali  ignorando l’arbitrarietà  delle  categorie  usate  per  giustificare  questa  visione». 
L’ideologia meritocratica è quindi radicata «negli eventi e nelle percezioni individuali» 
(p. 61) e, nel dibattito pubblico, diventa strumento di «giustizia sociale». Al contrario, la 
meritocrazia è un’ideologia volta a «giustificare le disuguaglianze» (p. 63).

Mornagui segue il percorso di Bourdieu da I delfini fino a Homo academicus (1984), 
testo nel quale analizza in modo impietoso le dinamiche di potere nelle università e nella 
ricerca, soprattutto in relazione ai fenomeni della scolarizzazione di massa, dei movimenti 
del 1968, dell’avvento del post-fordismo e la diffusione del neoliberismo (pp. 64-70).

Negli anni Ottanta e Novanta, con il predominio del neoliberismo e l’accelerazione 
della globalizzazione, si afferma un modello universitario orientato all’economicismo. 
Bourdieu  critica  questa  deriva,  che  riduce  la  missione  educativa  allo  sviluppo  di 
competenze utili al mercato del lavoro, trascurando la dimensione critica e culturale. In 
questo contesto, Bourdieu intensifica la sua critica al neoliberismo, anche in risposta alla 
dissoluzione dei regimi socialisti dell’Est. In un suo intervento del 1997, in occasione di 
un premio alla memoria di Ernst Bloch, presenta il neoliberismo come una rivoluzione 
neoconservatrice e l’individualismo come l’incarnazione di una visione neodarwinista 
opposta a una visione solidaristica (pp. 70-71).

Bourdieu  propone  come  soluzione  una  «“pedagogia  razionale”  fondata  su  una 
sociologia delle disuguaglianze culturali», con l’obiettivo di «democratizzare l’accesso 
alla conoscenza». Il sociologo immagina un apprendimento il più possibile connesso «ai 
bisogni  e  agli  interessi  degli  studenti  e  alle  situazioni  quotidiane»,  valorizzando «le 
relazioni, l’ascolto e l’attenzione alle diverse prospettive individuali». Mornagui propone 
di «declinare la pedagogia razionale […] nel senso di quella che oggi definiamo cura» (p. 

111



Dialettica&Filosofia, Nuova Serie, XIX, 2025
Borrelli – Mauro – Mornagui – Pierri – Spanò - Tarantino, Dalla cura di sé alla cura dei legami

72). Un modello alternativo rispetto a quello orientato al mercato, in cui si riduce al 
minimo l’interazione tra il sistema scolastico e le logiche economiche, al fine di elaborare 
un’offerta  formativa  egualitaria.  Un’educazione  culturale  autentica,  secondo  questa 
prospettiva, dovrebbe basarsi su un principio fondamentale di giustizia: ciò che i bambini 
non trovano nel contesto familiare «dovrebbero poterlo trovare a scuola in misura equa». 
L’insegnamento  democratico  si  contrappone  sia  al  modello  tradizionale,  volto  alla 
formazione di un’élite selezionata, sia a quello tecnocratico, orientato alla produzione di 
professionisti  altamente  specializzati.  L’educazione  si  deve  assumere  il  compito  di 
promuovere una formazione culturale capace di superare la distinzione tra abilità tecnica 
e  cultura  fine  a  se  stessa.  In  questa  prospettiva,  bisogna valorizzare  l’impegno e  il  
percorso dello studente,  più che il  raggiungimento di  obiettivi  predefiniti,  riducendo 
l’enfasi sulla valutazione e sulla selezione (p. 73).

L’obiettivo  è  quello  di  trasformare  le  istituzioni  educative  in  luoghi  nei  quali  si 
sviluppino  sia  l’apprendimento  sia  relazioni  significative,  caratterizzate  da  ascolto, 
sostegno e crescita condivisa; solo in questo modo è possibile costruire scuole e università 
capaci  di  diventare  comunità  inclusive  e  solidali,  orientate  allo  sviluppo  umano  e 
intellettuale di tutti (pp. 74-75).

Il  saggio si configura come un contributo interdisciplinare che coniuga riflessioni 
antropologiche, filosofiche, giuridiche, pedagogiche e sociologiche. La cura, nelle sue 
diverse declinazioni, è la chiave ermeneutica che orienta il lettore nelle ragioni per cui si 
dovrebbe assumere una prospettiva critica dell’ideologia meritocratica.

Dal punto di vista educativo, la cura entra in dialogo con la pedagogia della risonanza 
di Hartmut Rosa e con la pedagogia razionale di Pierre Bourdieu; l’obiettivo comune è lo 
sviluppo  di  un  apprendimento  autentico  che  non  si  esaurisca  nell’acquisizione  di 
competenze ma si radichi nella capacità di costruire legami significativi e trasformativi, 
promuovendo forme di convivenza fondate sulla responsabilità reciproca. 

Sul piano giuridico, l’approccio personalista e la cura si incontrano nel riconoscimento 
della dignità dell’essere umano, nella sua relazionalità e responsabilità verso l’altro e 
l’ecosistema.

L’etica  medica,  a  partire  dal  riconoscimento  della  fragilità  e  della  vulnerabilità 
dell’umano, trova nella cura un invito a superare una visione puramente funzionalista 
della pratica sanitaria, promuovendo una medicina che rispetti la dignità della persona, 
più sensibile alle relazioni e capace di valorizzare lo stesso lavoro di cura.

Infine, la cura diventa anche una categoria politica, che interpella le strutture sociali e 
istituzionali, chiedendo una riconfigurazione delle priorità educative e sanitarie in chiave 
solidale e inclusiva.

Il testo si apre e si chiude nel segno del legame fra pedagogia e cura, descrivendo un 
movimento  circolare  che  evidenzia  la  coerenza  interna  del  saggio.  Il  lettore  è  così 
chiamato  a  intraprendere  un  percorso  di  apprendimento  risonante  e  trasformativo, 
abbandonando progressivamente la logica dell’homo oeconomicus  per ritrovare in se 
stesso  l’homo  curans,  nella  prospettiva  di  superare  la  cultura  dello  scarto  e 
dell’individualismo competitivo  e  meritocratico,  a  favore  di  una  società  più  equa  e 
inclusiva.

112


